Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111 /jios.v1i2.31

Journal of Islamic and Occidental Studies

Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Argumentation of Inkarsunah regarding the Authority of Sunah

Zahrul Fata'™, Ugi Agus Setiadi,? Alhafidh Nasution?
!nstitut Agama Islam Negeri Ponorogo, Indonesia.
2Pondok Pesantren Darul Quran Jakarta, Indonesia.

3 International Islamic University Malaysia.

Citation (CMS-fullnote):

Fata, Zahrul, dkk. “Argumentasi
Inkarsunah tentang Otoritas Sunah,”
JIOS 1, no. 2 (2023): 214-235,
https://doi.org/10.21111/jios.v1i2.31.

Submitted: 21 November 2023
Revised: 30 December 2023
Accepted: 30 December 2023
Published: 31 December 2023

Copyright: © 2023 by Journal of
Islamic and Occidental Studies
(JIOS).

Submitted for possible open access
publication under the terms and
conditions of the Creative Commons
Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 International License.

Abstract: Establishing hadith as the second
source of law after the Qur'an is a consensus
among scholars. However, not everyone has held
this view throughout history. One such dissenting
opinion is the school of Inkarsunah, which
outright rejects the hadith of the Prophet
Muhammad (peace be upon him) as an argument.
This research aims to dissect the arguments of
Inkarsunah in rejecting hadith as a source of
Islamic law while addressing the doubts and
objections to their The method
employed is descriptive analysis with a literature
approach (library research), encompassing the
arguments of Inkarsunah and analyzing them

arguments.

through the refutations provided by scholars. The
results reveal that there are similarities in the
arguments  presented by  historical and
contemporary Inkarsunah. Consequently, what
was refuted by al-Shafii and other scholars

remains relevant for use in the present time.

Keywords:  Inkarsunah,  Sunah,  Al-Qur’an,

Jurisprudence, Hadis.

Abstrak: Menetapkan hadis sebagai sumber
hukum kedua setelah Al-Qur'an merupakan
konsensus  para Namun,
perkembangan tidak
berpendapat demikian. Salah satunya adalah
aliran Inkarsunah yang sama sekali menolak
hadis Nabi saw. sebagai hujah. Penelitian ini

ulama. dalam

sejarahnya semua

bertujuan untuk mengurai argumentasi Inkarsunah dalam menolak hadis sebagai

sumber hukum Islam sembari menjawab syubhat-syubhat argumentasinya. Adapun

* Corresponding Author: Zahrul Fata, zahrulfata76@gmail.com, Institut Agama Islam

Negeri Ponorogo, Indonesia.

214


https://doi.org/xxx
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

metode yang digunakan adalah deskriptif analisis dengan pendekatan kepustakaan
(library research) yang memuat argumentasi-argumentasi Inkarsunah dan
menganalisisnya lewat bantahan-bantahan para ulama terhadap argumentasi tersebut.
Hasilnya dapat ditemukan bahwa terdapat kesamaan argumentasi antara Inkarsunah
masa lalu dengan masa sekarang. Sehingga, apa yang telah dibantah oleh al-Syafi‘i dan
para ulama lainnya masih relevan untuk digunakan pada masa sekarang.

Kata Kunci: Inkarsunah, Sunah, Al-Qur’an, Fikih, Hadis.

Pendahuluan

Para ulama memiliki keyakinan bahwa Sunah' merupakan sumber
kedua setelah Al-Qur’an. Sunah juga salah satu dasar hukum dalam
menetapkan hukum syariat?> Alasannya, kehujahan Sunah telah ditetapkan
sendiri oleh Al-Qur’an. Al-Qur’an memerintahkan orang-orang beriman untuk
taat kepada Nabi saw.® Sehingga, Sunah pun ditetapkan kehujahannya oleh
ijmak. Umat Islam telah sepakat sejak zaman Nabi saw. hingga saat ini untuk
menjadikan Sunah Nabi sebagai sumber hukum yang mesti diikuti*. Selain itu,
Sunah ditetapkan kehujahannya oleh akal. Sebagian ayat Al-Qur’an yang
bersifat mujmal (global) tentu tidak bisa dipahami begitu saja, maka ayat-
ayatnya dijelaskan oleh Sunah.®> Sehingga, bisa disimpulkan bahwa kedudukan
sunah dalam syariat sama seperti Al-Qur'an dalam menetapkan hukum

syariat.®

1 Secara bahasa, sunah adalah jalan yang diikuti, yang bersifat baik ataupun buruk.
Lihat: Dhaif, Al-Mu‘jam Al-Wasith (Kairo: Maktabah al-Syurtiq al-Dawliyyah, n.d.), 474.

2 Wahbah Al-Zuhaili, Ushiil Al-Figh Al-Islamiy (Damaskus: Dar al-Fikr, 1987), 437.

3 Al-Zuhaili, 437. Maksudnya mengembalikan perselisihan kepada Allah dan Rasulullah
saw., tidak memperkenankan untuk memilih ketetapan yang telah ditetapkan oleh Rasulullah
saw., dan meneguhkan keimanan kepada Rasulullah saw. Maka, barang siapa yang beriman
kepada Rasulullah saw., sudah semestinya ia taat kepada perkataan Rasulullah, perbuatannya,
dan persetujuannya.

4 Sunah Nabi menjadi rujukan dalam memahami hukum-hukum syariat dan cara
mengamalkan syariat tersebut. Tidak ada seorang pun di kalangan sahabat hingga hari ini yang
memisahkan hukum yang ada di dalam Al-Qur'an dan hukum yang ada dalam Sunah,
semuanya mesti ittibi’ kepada Sunah. Lihat: Abd al-Karim Zaidan, Al-Wajiz Fi Ushiil Al-Figh
(Baghdad: Muassasah al-Risalah Nasyirun, 2009), 128.

5 Contohnya adalah perintah shalat dan haji dalam Al-Qur’an yang bersifat mujmal,
tidak dijelaskan bagaimana tata cara shalat dan haji. Tata cara shalat dan haji, syarat-syaratnya,
dan rukun-rukunnya tidak akan didapatkan penjelasannya kecuali melalui hadis.

¢ Al-Syaukani, Irsyad Al-Fuhul Ili Tahqiq ‘Ilm Al-Ushil (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), 96.
Beliau juga menegaskan, “Ketauhillah bahwa ahli ilmu telah sepakat bahwa Sunah yang suci

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 215
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

Sunah juga memiliki hubungan yang erat dengan Al-Qur’an, sebagaimana
dijelaskan oleh para ulama. Hubungan antara keduanya diklasifikasi menjadi
tiga bagian. Pertama, Sunah sebagai pengikat Al-Qur’an, seperti membatasi
ayat-ayat yang mutlak, memerinci ayat yang umum, dan mengkhususkan ayat
yang mujmal. Kedua, Sunah menguatkan dan mempertegas ketetapan hukum
yang telah dijelaskan oleh Al-Quran (muayyidan li ahkam al-Qur’an). Ketiga,
Sunah memiliki hak prerogatif untuk menetapkan sebuah hukum yang tidak
ditetapkan oleh Al-Quran (istiglal fi al-ahkam). Menurut al-Syiba‘i, meski yang
ketiga diperdebatkan oleh para ulama, hal itu tidak terletak pada esensinya
melainkan hanya pada penamaannya-istiglal atau bukan.” Artinya, para ulama
sepakat bahwa Sunah memiliki ketiga klasifikasi dalam penetapan hukum

Islam.

Akan tetapi, otoritas Sunah dalam Islam mendapatkan kritik dari berbagai

kalangan, salah satunya kaum inkar Sunah.® Setidaknya, argumentasi mereka

itu bersifat independen dalam menetapkan hukum syariat seperti Al-Qur'an dalam
menghalalkan yang halal dan mengharamkan yang haram.”

7 Mustafa Al-Siba‘i, AI-Sunnah Wa Makanatuha Fi Al-Tasyri’ (Beirut: Dar al-Waraq, 2000),
414.

8 Inkarsunah sinonim rafd al-sunnah, radd al-sunnah, radd al-Akhbar, danlain-lain yang
mempunyai arti pengingkaran terhadap Sunah, terdiri dari dua kata, yaitu ingkar dan Sunah.
Kata ingkar menurut KBBI berarti menyangkal, tidak membenarkan, tidak mengakui dan mungkir.
Lihat: Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984), 476.
Dalam bahasa Arab, kata tersebut berasal dari ankara-yunkiru-inkaran yang berarti ‘menolak,
mengingkari, dan tidak mengakui’. Sedangkan sunah secara etimologis artinya tata cara.
Lihat: Muhammad bin Ya'qub Fairuz Abadi, Al-Qamiis Al-Muhith (Beirut: Muassasah al-
Risalah, 2005).; Muhammad ibn Mukarram Ibn Manzur, Lisan Al-’Arab (Beirut: Dar Sadir,
1992). Sedangkan kata “sunah”, dalam Mukhtar al-Shihah secara etimologis artinya ‘tata cara’,
‘tingkah laku’, atau ‘perilaku hidup’. Lihat: Muhammad Ibn Abi Bakr Ibn Abdul Qadir Al-
Razi, Mukhtar Al-Shihah (Beirut: Maktabah Lubnan, 1986), 33. Lalu sunah secara terminologis
memiliki arti yang berbeda-beda. Menurut ahli hadis, sunah adalah sabda, pekerjaan,
ketetapan, sifat (watak budi atau jasmani) atau tingkah laku Nabi Muhammad saw., baik
sebelum menjadi nabi maupun sesudahnya. Lihat: Al-Siba‘i, Al-Sunnah Wa Makanatuha Fi Al-
Tasyri’, 59. Menurut ahli usul fikih, sunah artinya sabda Nabi saw. yang bukan berasal dari Al-
Qur’an, pekerjaannya, atau ketetapannya. Lihat: aAbdul Wahab Khalaf, ‘Ilm Ushil Al-Figh
(Maktabat al-Da‘wah, 2009), 36. Sedangkan menurut ahli fikih, sunah artinya hal-hal yang
berasal dari Nabi Muhammad saw., baik ucapan maupun pekerjaan, tetapi hal itu tidak wajib
dikerjakan. Lihat: Jamaluddin Abu Muhammad Al-Asnawi, Nihdyat Al-Siil Fi Syarh Minhaj Al-
Wushiil (Kairo: ‘Alam al-Kutub, 2009), ii & 196. Sebagian orientalis juga mendefiniskan sunah
dengan istilah “animism” dan ada juga yang berpendapat bahwa sunah berarti “masalah ideal
dalam suatu masyarakat”. Oleh sebab itu, secara definitif, gerakan Inkarsunah dapat diartikan

216 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

berpusat pada tiga aspek utama. Pertama, pandangan mereka bahwa Sunah
bukanlah wahyu dari Allah, tetapi hanya sebatas perkataan yang disandarkan
kepada Rasulullah saw. Artinya, Sunah hanya sebagai dokumentasi sejarah
kehidupan Rasulullah saw. Tidak lebih dari itu. Konsekuensinya, Sunah boleh
diikuti atau tidak diikuti, ada kalanya benar dan adakalanya salah.” Atau yang
lebih radikal lagi, inkar Sunah memandang Sunah sebagai ciptaan manusia
belakangan yang tidak ada kaitannya dengan Nabi Muhammad saw., sehingga
tidak otoritatif dan otentik.! Kedua, Sunah bukanlah hujah. Di antara alasan
yang mereka paparkan bahwa kitab induk hadis (al-Kutub al-sittah) yang ada
sekarang tidak dapat dipertanggungjawabkan kebenarannya dan tidak dapat
dijadikan pedoman dalam beragama. Itu tidak lebih dari hasil ijtihad para
ulama pada abad ketiga yang tidak tsigah dan lebih dipengaruhi kondisi
politik.! Ketiga, sebagai kombinasi dari pendapat pertama dan kedua, mereka
memahami bahwa sumber syariat Islam itu hanyalah Al-Qur’an dengan
menafikan Sunah yang berarti menafikan sosok Rasulullah saw. sebagai
penjelas (al-mubayyin) bagi Al-Qur’an. Ketiga alasan itu berimplikasi terhadap
status Sunah sebagai sumber hukum. Artinya, inkar Sunah mengklaim bahwa

hanya Al-Qur’an yang bisa dijadikan sumber hukum.!?

Secara garis besar, Muhammad Abu Zahrah berkesimpulan bahwa
terdapat tiga kelompok Inkarsunah yang berhadapan dengan al-Syafi‘i.
Pertama, golongan yang menolak seluruh Sunah Nabi saw. Kedua, golongan
yang menolak Sunah, kecuali bila Sunah memiliki kesamaan dengan petunjuk

Al-Qur’an. Ketiga, golongan yang menolak Sunah yang berstatus ahad dan

sebagai suatu nama atau aliran atau suatu paham keagamaan dalam masyarakat Islam yang
menolak atau mengingkari Sunah untuk dijadikan sebagai sumber dasar syariat Islam atau
orang- orang yang menolak hadis sebagai hujah dan sumber hukum kedua ajaran Islam yang
wajib ditaati dan diamalkan. Lihat: Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jilid 2
(Bandung: Ictiar baru Van Hoeve, 2005), 225. Untuk ulasan panjang lebar mengenai ini, lihat:
Mustafa Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), 13-26.;
Noor Sulaiman, Antologi llmu Hadis (Jakarta: Gaung Persada Press, 2008), 200.

9 Khadim Husain Ilahi Najsi, Al-Qur’aniyiin Wa Syubhatuhum Hawla Al-Sunnah (Saudi
Arabia: Maktabat al-Shiddiq, 1989), 213-14.

10 Abdul Majid Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis (Jakarta:
Prenada Media Group, 2011), 6.

11 Hartono Ahmad Jaiz, Aliran Dan Paham Sesat Di Indonesia (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2004), 3.

12 Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 54.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 217
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

hanya menerima Sunah berstatus mutawatir.® Kalau dilihat dari penolakan
tersebut, dapat disimpulkan bahwa kelompok pertama dan kedua pada
hakikatnya memiliki kesamaan pandangan. Mereka tidak menjadikan Sunah
sebagai hujah. Para ahli menyebut kelompok tersebut sebagai kelompok

Inkarsunah yang menolak Sunah secara total.

Dalam konteks sejarah Islam, pemikiran-pemikiran tersebut bukanlah
hal yang baru.!* Sebab, didapati ada sekelompok orang yang mengaku
beragama Islam, namun menolak dan mengingkari kedudukan Sunah sebagai
sumber syariat (ajaran) Islam,'® sejak zaman sahabat hingga tabiin. Dalam
perkembangannya, paham ini menyeruak kembali pada abad ke-19 dan ke-20
di beberapa negara Islam, seperti Mesir dan India, Malaysia, hingga Indonesia
dengan corak yang berbeda!® yang menjadikan hal ini menarik untuk dikaji.
Oleh karena itu, artikel ini bermaksud menyoroti paham Inkarsunah, baik pada
masa klasik maupun kontemporer, sekaligus memberikan ulasaan tentang
argumen-argumen mereka dan kritik atas upaya-upaya yang dilakukan mereka

dalam menggugat otentisitas (keaslian) hadis-hadis Rasulullah saw.
Pembahasan
Argumentasi Inkarsunah Terkait Al-Qur’an sebagai Sumber Hukum

Kelompok Inkarsunah berpendapat Allah hanya menghendaki Al-

Qur’an sebagai sumber hukum. Karena itu, Allah menjamin keutuhan dan

13 Muhammad Abu Zahrah, Al-Syafi‘ly Hayatuhu Wa ‘Ashruhu: Arauhu Wa Fighuhu (Kairo:
Mathba‘at al-Ma‘had, 1996), 193.

14 Bahkan Rasulullah sendiri sudah memprediksi dalam hadisnya dari al-Miqdam bin
Ma’di Karib yang artinya: “Kelak akan ada seorang laki-laki yang duduk bersandar di ranjang
mewahnya. Dia berbicara menyampaikan hadisku. Lalu dia berkata: Di antara kita sudah ada Kitab
Allah, maka apa yang kita dapatkan di dalamnya sesuatu yang dihalalkan kita halalkan dan apa yang
diharamkan di dalamnya kita havamkan. Padahal sesungguhnya apa yang diharamkan oleh Rasulullah
saw sama seperti yang diharamkan oleh Allah.” Hadis ini diriwayatkan oleh Ibnu Majah dari al-
Miqgdam bin Ma’di Karib. Dengan redaksi yang sedikit berbeda, hadis ini juga diriwayatkan
oleh Imam Ahmad, al-Tirmizdi, Abu Daud, dan al-Hakim dari Abu Rafi’ dan al Migdam bin
Ma’di Karib.

15 Ini terjadi pada sahabat Imran bin Hushain dan Umayyah bin Abdullah bin Khalid.

16 “Corak yang berbeda” di sini dimaksudkan penulis jika pada masa klasik
Inkarsunah masih bersifat perorangan, sedangkan di masa modern Inkarsunah ini sudah
berbentuk kelompok-kelompok dan aliran-aliran (contohnya: kelompok Qur’aniyyiin, Thuli’
al-Islam, dan Ahl al-Dzikr wa al-Qur’an). Lihat: Abduh Zulfidar Akaha, Debat Terbuka Ahlu
Sunnah vs Inkar Sunnah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2006), 8.

218 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

kelestarian Al-Qur’an sampai akhir kiamat.'” Untuk menguatkan pendapat
tersebut mereka menyitir firman Allah dalam Surah al-Hijr ayat O:
“Sesungquhnya Kamilah yang menurunkan al-Dzikr (Al-Qur’an) dan sesungguhnya

Kami benar-benar memeliharanya.”

Argumen inilah yang dipakai oleh Taufiq Sidqi,’® Ahmad Subhi
Manshur,”” Abu Rayyah? dan kelompok Inkarsunah di Pakistan Ahmad
Parwes.? Selanjutnya, kelompok Ahlul Qur’an memberikan tambahan bahwa
tidak mungkin hadis disebut wahyu karena Allah tidak memeliharanya
sebagaimana Al-Qur’an.?? Bahkan, kelompok yang diketuai oleh Ahmad
Parwez ini mengatakan, “Apabila kita meneliti koleksi hadis-hadis yang ada
sekarang di tengah-tengah kita, termasuk yang terdapat dalam Shahih al-
Bukhariy, maka akan banyak kita temukan sejumlah hadis yang justru menodai

para rasul, para nabi, dan agama Islam.”?

Menanggapi persoalan ini, Ibnu Katsir memberikan penafsiran terhadap
ayat tersebut di atas. Menurutnya, terdapat dua makna dari kalimat “inna
nahnu nazzalna al-Dzikr wa innd lahii lahafizhiin”. Pertama, makna al-Dzikr
merujuk kepada Al-Qur’an. Berarti, makna ayat itu adalah Allah menjaga Al-
Quran dari perubahan atau ketercampuran dengan ucapan manusia. Kedua,
kata ganti “dia” dalam kalimat “lahii lahafizhiin” kembali kepada Nabi saw.

sebagai objek penerima Al-Qur’an. Maknanya, yang dijaga bukan hanya Al-

17 Menurut mereka karena Allah hanya menghendaki Al-Qur’an, sehingga Rasulullah sangat
memerhatikan penulisan Al-Qur’an. Apabila wahyu turun, baik di rumah maupun dalam perjalanan
Rasulullah selalu memanggil sejumlah sahabat untuk menulisnya. Beda halnya dengan hadis, Rasulullah
justru melarang penulisannya. Bahkan lebih dari itu, beliau malah membakar naskah-naskah yang berisi
tulisan hadis, seperti yang dilakukan oleh sahabat Abu Bakar. Umar juga memerintahkan kepada para
gubernur daerah agar membakar naskah-naskah hadis, bahkan Umar sampai menahan beberapa sahabat
dan memukulinya karena mengajarkan hadis (meriwayatkan hadis). Ini membuktikan hadis bukan sumber
ajaran Islam. Lihat: Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 54.

18 Azami, 911-913. Menurutnya, Sunah memang berbeda dengan Al-Qur’an dan tidak dapat
dipersamakan dengannya di antaranya karena Al-Qur’an dipelihara oleh Tuhan, sedangkan Sunah tidak.
Oleh karena itu, Sunah banyak mengalami pengurangan.

19 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 157.

20 Abu Rayyah berkata bahwa hadis terpelihara seperti Al-Qur’an. Lihat: Mahmud Abu Rayyah,
Adhwa’ ‘ala Al-Sunnah Al-Mujsammadiyyah (Kairo: Dar al-Ma“arif, n.d.), 46-50.

2L Menurut Ahmad Parwes, Allah tidak menanggung pemeliharaan Sunah seperti Al-Qur’an
sebagaimana Sunah tidak dihimpun seperti Al-Qur’an. Lihat: Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah
Pendekatan Ilmu Hadis, 155.

22 Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 55.

23 Khadhim Husain Ilahi Najsi, Al-Qur’aniyyiin Wa Syibhatuhum Haula Al-Sunnah (Saudi
Arabia: Maktabah al-Shiddiq, 2000), 250.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 219
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

Qur’an, tetapi juga Nabi saw., termasuk sunahnya.?* Meskipun Ibnu Katsir
memilih pendapat pertama karena lebih dekat dengan struktur gramatikal ayat,
namun setidaknya ada beberapa penafsir lain yang juga memberi garansi

terhadap hadis melalui tafsir ayat ini.?

Penafsiran lain juga dilakukan oleh Ibnu Hazm. ia menganggap kata al-
Dzikr di sana juga merujuk kepada hadis, bukan dikhususkan kepada Al-

Qur’an saja.

Penekanan Ibnu Hazm terhadap makna al-Dzikr juga disepakati oleh
Mahmud Thahan. Baginya, mustahil jika hadis yang sahih dan berasal dari
Nabi tidak mendapatkan jaminan autentisitas, apalagi status Rasul sebagi
penafsir terbaik Al-Qur’an, baik teori maupun praktik.?* Pendapat ini
berdasarkan hadis yang berbunyi: “Aku diberikan Al-Qur’an dan yang sepertinya.”
Menurut Mahmud Thahan, “yang sepertinya” dalam kalimat di atas adalah
hadis.”

Para ulama lain juga membahas maksud pemeliharaan “al-Dzikr”
sebagai pemeliharaan terhadap Al-Qur’an dan Sunah. Hal itu karena Sunah
sebagai benteng bagi Al-Qur’an, sebagai penjelas baginya, penolong dari
penafsiran yang keliru, dan pemeliharaan Sunah menjadi sebab terpeliharanya
Al-Qur’an.?® Makna lebih luas dari “al-Dzikr” adalah syariat atau agama Allah
yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw. berdasarkan Surah al-Nahl ayat 43.%
Sunah sebagai penjelas Al-Qur’an secara integral berfungsi sebagai sumber
hukum Islam. Oleh karena itu, tidak mungkin yang terpelihara hanya salah
satunya saja karena keduanya memiliki hubungan simbiotik yang tidak bisa
terpisahkan. Artinya, pemeliharaan sesuatu yang dijelaskan (Al-Qur’an) berarti

pula pemeliharaan penjelasnya (Sunah).3

24 Ibnu Katsir, Tafsir Ibn Katsir (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), 527.

25 Abdul Ghani Abdul Khaliq, Radd ‘ala Man Yunkara Hujiyyah Al-Sunnah (Kairo: Maktabat
al-Sunnah, 1989), 410.

26 Mahmud Thahan, Hujiyyah As-Sunnah Wa Dahada Asy-Syubuhat Allatt Tatsara Haulaha
(Madinah: Al-Jami’ah al-Islamiyyah bil Madinah al-Munawwarah, 1972), 41.

2" Thahan, Hujiyyah As-Sunnah Wa Dahada Asy-Syubuhat Allati Tatsara Haulaha.
28 Abdul Khaliq, Difa’ ’An Al-Sunnah (Mesir: Maktabat al-Sunnah, 1989), 404.

29 Makna ahl al-dzikr dalam ayat ini adalah ‘ahli ilmu agama Allah dan syariatnya’.
30 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 156.

220 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Terpeliharanya Al-Qur’an memang berbeda dengan Sunah karena Al-
Qur’an dipelihara secara lafal dan makna, sedangkan Sunah secara makna saja
karena kondisinya yang tidak mungkin ditulis pada awal perkembangannya.*!
Dari penjelasan di atas, kita bisa menarik kesimpulan bahwa pemeliharaan
Sunah dilakukan melalui penyampaian Nabi saw. yang kemudian diterima dan
diingat oleh para sahabat untuk disampaikan kepada yang belum tahu. Begitu
seterusnya hingga sampai pada generasi berikutnya. Sebagaimana Allah
menjaga Al-Qur’an dengan tumbuhnya para hufaz (penghafal Al-Qur’an) yang
handal dari generasi ke generasi, Allah juga memelihara Sunah dengan para
hufaz yang terpercaya (tsigah) yang telah menghabiskan usianya untuk meneliti
dan memeriksa dari sesame fsigah sampai kepada Rasulullah saw. Sehingga,
dapat diketahui mana yang sahih dan mana yang tidak sahih. Sunah telah
dipelihara oleh Allah di dalam dada para sahabat dan tabiin kemudian
dihimpun dan dikodifikasi sampai seperti sekarang ini.

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Allah menjamin
pemeliharaan Sunah dengan tiga dasar. Pertama, dasar qur’aniy (tekstual), yaitu
dalil-dalil Al-Qur’an sebagaimana dalam firman Allah dalam Surah al-
Qiyamah ayat 19.2 Yang dimaksud dengan kata “bayan” dalam ayat ini adalah
sunah shalihah. Kedua, dasar giyasiy atau istinbathiy (analogi dan induksi),
sebagaimana firman Allah dalam Surah al-Hijr ayat 9, yang menegaskan
pemeliharaan yang dijelaskan (al-mubayyin) oleh Sunah, berarti pemeliharaan
terhadapnya sebagai penjelas (al-mubayyin). Ketiga, dasar waqi‘ty (faktual), yaitu
realitas perhatian umat Islam dari dahulu sampai sekarang yang
meriwayatkan, menghimpun, memfilter, menghafal, mempraktikkan, dan
mengodifikasi segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi saw., baik berupa

perkataan, perbuatan, maupun pengakuan beliau.

Kesimpulannya, dari penjelasan di atas, Allah tidak hanya memelihara
Al-Qur’an sebagai sumber hukum, tetapi Sunah juga dijaga oleh Allah karena

posisinya sebagai penjelas Al-Qur’an.

Argumentasi Inkarsunah Terkait Kesempurnaan Al-Qur’an

31 Abdurrahman bin Yahya, Al-Anwar Al-Kasyifah Li Ma Fi Kitab Adhwa’ ‘ala Al-Sunnah Min
Al-Dhalal Wa Tadhlil Wa Al-Mujazafah (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1982), 486.

32 Al-Qur’an, 75:19.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 221
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

Kelompok Inkarsunah berpendapat bahwa “dalam syariat Islam tidak
ada dalil lain kecuali Al-Qur’an”.®® Untuk menguatkan pendapat itu, mereka
tidak segan-segan menyitir beberapa ayat, seperti ayat 38 dan 114 dari Surah al-
An’am, ayat 89 dari Surah al-Nahl.

Mereka menyimpulkan bahwa Al-Qur’an sudah lengkap dan terperinci
karena sudah memberikan penjelasan terhadap segala sesuatu. Mereka juga
beranggapan bahwa apa-apa yang bersumber dari Rasulullah saw. merupakan
refleksi saja karena beliau sebagai imam kaum Muslim yang menentukan
hukum untuk kemaslahatan mereka. Itu artinya hasil dari ijtihad beliau sendiri,
yang berubah sesuai perkembangan maslahat (kemaslahatan), dan itu bukan

termasuk syariat yang tetap untuk setiap waktu dan tempat.**

Dari argumen-argumen yang dikemukakan di atas, dapat dipahami
bahwa para kaum Inkarsunah yang mengajukan argumen itu adalah orang-
orang yang berpendapat bahwa Rasulullah saw. tidak berhak sama sekali
untuk menjelaskan Al-Qur’an kepada umatnya. Rasulullah saw. hanyalah
untuk menerima wahyu dan menyampaikan wahyu itu kepada para
pengikutnya. Di luar hal tersebut, Rasulullah tidak memiliki kewenangan sama
sekali. Dalam Al-Qur’an memang dijelaskan bahwa orang-orang yang beriman
diperintahkan untuk mengikuti Rasulullah saw. Hal ini menurut para kaum
Inkarsunah hanya berlaku tatkala Rasulullah saw. masih hidup, yakni ketika
“jabatan” sebagai ululamri berada di tangan beliau. Setelah beliau wafat, maka
jabatan ululamri berpindah kepada orang lain. Karena itu, kewajiban patuh

kepada Rasulullah saw. menjadi gugur.

Argumentasi ini mendapat tanggapan dari beberapa ulama yang
menyatakan bahwa penolakan kelompok Inkarsunah terhadap Sunah
berlandaskan ayat 38 Surah al-An’am tersebut tidaklah benar. Maksud “al-
Kitab” dalam ayat tersebut adalah lauhulmahfuz yang mengandung segala
sesuatu. Kalau dikatakan Al-Qur’an menjelaskan segala sesuatu sebagaimana
dimaksud dalam ayat tersebut artinya menjelaskan segala sesuatu yang

berkaitan dengan pokok-pokok agama dan hukumnya. Penjelasan Al-Qur’an

33 Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 53.
34 Manna’ Al-Qathan, Mabahits Fi ‘Ultim Al-Hadits (Kairo: Maktabah Wahbah, 2007), 18.

222 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

di sini secara mujmal (global) dan yang pokok-pokok saja.®> Masalah-masalah
cabang (furii‘iyyah) dijelaskan oleh Sunah.

Bahkan, pandangan yang lebih moderat, bahwa ada dua pendapat
dalam mengartikan kata “al-Kitab” dalam Surah al-An’am tersebut. Pertama,
maksud “al-Kitab” adalah lauhulmahfuz berdasarkan konteks dalam ayat itu
sendiri.* Maksudnya, nasib semua mahluk itu telah ditulis atau ditetapkan
dalam lauhulmahfuz. Kedua, “al-Kitab” diartikan sebagai Al-Qur’an
sebagaimana interpretasi al-Zamakhsari dalam al-Kasysyaf, tetapi Al-Qur’an

yang dilengkapi dengan Sunah sebagai penjelasnya.

Jika kita melihat argumentasi Inkarsunah di atas, maka tampaklah di
sana dua kelemahan. Pertama, kelemahan dalam memahami ayat (istidlal).
Interpretasi Inkarsunah tidak tepat karena yang dimaksud ayat itu adalah
lauhulmahfuz yang mengandung segala sesuatu, baik yang telah, sedang,
maupun yang akan terjadi. Bahkan, seandainya yang dimaksud adalah Al-
Qur’an bukan berarti menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak perlu penjelasan
Sunah karena Al-Qur’an tidak menjelaskan secara terperinci permasalahan
kehidupan manusia. Al-Qur'an hanya menjelaskan pokok-pokok syariat
secara umum. Kedua, kelemahan melihat realitas sejarah karena umat Islam
sejak awal sampai sekarang tidak melepaskan atau memisahkan Sunah dari
Al-Qur’an.?”

Para pakar tafsir memang berbeda pendapat dalam memberikan
interpretasi dari kata “al-Kitab”. Para ulama tafsir cenderung memberikan
penafsirannya antara Al-Qur'an dan lauhulmahfuz. Jika yang dimaksud
adalah Al-Qur’an, itu artinya Al-Qur’an tidak meninggalkan sedikit pun

keterangan agama, dan takhshis-nya adalah sesuatu yang wajib diketahui.*®

Mengenai kesempurnaan kandungan Al-Qur’an, semua pihak di
kalangan umat Islam sepakat dan tidak ada yang mengingkarinya. Hanya saja,
penjelasan Al- Qur’an itu secara global dan pokok-pokok saja, adapun Sunah

menjelaskannya dengan terperinci sampai ke cabang-cabangnya. Hal itu

35 Khaliq, Radd ‘ald Man Yunkara Hujiyyah Al-Sunnah, 384-389.

36 Abu Zahwa, Al-Hadits Wa Al-Muhadditsin (Riyadh: Al-Riasat al-‘Ammah li Idarat al-
Buhiits al-Tlmiyyah, n.d.), 22-23.

37 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan [Imu Hadis, 146.

38 Al-Shabuni, Shafwat Al-Tafasir (Kairo: Dar al-Shabiiniy, n.d.), 389.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 223
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

bukan berarti mengurangi kesempurnaan Al-Qur’an, justru kehadiran Sunah
memperkokoh kesempurnaan Al- Qur’an. Misalnya, Al-Qur’an menunjukkan
sastra yang sangat tinggi dan kalimatnya yang universal®® Peran Sunah
sebagai penjelas dari Al-Qur'an sangat diperlukan bahkan tidak bisa
dipisahkan.

Menyikapi argumen mereka yang menyatakan bahwa Al-Qur’an sudah
jelas dan penjelasan itu harus dijelaskan dengan Al-Qur’an itu sendiri.
Argumen ini mendapat tanggapan dari Imam Syafi‘i. Imam Syafi‘i sendiri
dalam metode memahami Al-Qur’an juga seperti itu, yakni memahami Al-
Qur'an dari Al-Qur'an dan dengan Al-Qur'an. Hukum-hukum Al-Qur’an
dijelaskan dengan teksnya di suatu tempat atau dalam beberapa tempat
terpisah, seperti masalah puasa dan [i’in.®* Adapun ayat-ayat yang perlu
penjelasan Sunah Imam Syafi‘i membaginya menjadi tiga bagian, yaitu ayat-
ayat yang kemungkinan lebih dari satu makna (musytarak), ayat-ayat global

(mujmal) dan ayat-ayat umum (‘amm).*!

Dalam hal ini, para ulama sepakat bahwa fungsi Sunah terhadap Al-
Qur’an menjelaskan tiga hal. Pertama, Sunah memperkuat keterangan Al-
Qur’an (ta’kid).*? Kedua, Sunah menjelaskan maksud Al-Qur’an (bayan) dengan
membatasi yang mutlak (taqyid al-muthlag), memberi perincian Al-Qur’an yang
global(tafshil al-mujmal), dan mengkhususkan yang umum (takhshish al-‘amm).
Misalnya, penjelasan tentang potong tangan pencuri pada pergelangan
tangan, cara dan waktu melaksanakan shalat, dan lain-lain. Ketiga, Sunah
menjelaskan hukum yang tidak dijelaskan Al-Qur’an (tasyri’), seperti hadis
mengenai larangan poligami antara seorang istri bersama bibinya, merajam

pezina muhshan (telah menikah), dan menerima warisan bagi seorang nenek.*

Dari penjelasan di atas, bisa disimpulkan bahwa Sunah tidak bisa
dipisahkan dari Al-Qur’an karena keduanya memiliki hubungan simbiotik
yang sangat erat. Sunah sebagai representasi dari penjelasan Rasulullah saw.,

baik berupa perbuatan, perkataan, maupun ketetapan itu sangat dibutuhkan

39 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan IImu Hadis, 147.
40 Al-Qur’an, 2: 183 dan 184; 24: 4.
41 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan IImu Hadis, 151.

42 Muhammad bin Idris Al-Imam Al-Syafi’i, Al-Risalah (Kairo: Mushthafa al-Babiy al-
Halabiy, 1940), 91.

43 Al-Siba‘i, AI-Sunnah Wa Makanatuha Fi Al-Tasyri’, 345-346.

224 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

untuk mengetahui makna Kitab Allah karena tidak mungkin kita mampu
memahami Kitab Allah tanpa merujuk penjelasan dari Nabi saw. melalui

hadis-hadisnya.

Argumentasi Inkarsunah Terkait Sunah yang Bersifat Zhanniy

Kelompok Inkarsunah berpendapat bahwa agama itu harus dilandaskan
pada landasan yang pasti. Menurut mereka, jika agama disandarkan kepada
Sunah sebagai sumber hukum Islam, itu artinya sandaran agama tidaklah
bersifat pasti.** Untuk menguatkan pendapat ini (dalam menolak Sunah),
mereka menyitir beberapa dalil dari ayat-ayat Al-Qur’an antara lain Surah al-
Baqarah ayat 2 dan Surah al-Fathir ayat 31 yang menyatakan bahwa tidak ada
keraguan sedikit pun dalam Al-Qur’an.

Selanjutnya, menurut mereka, Sunah itu bersifat zhanniy (hadis ahad),
maka mereka berpendapat bahwa yang bersifat zhanniy itu tidak harus diikuti.
Mereka menggunakan dalil-dalil Al-Qur’an untuk mendukung pendapat
mereka, antara lain Surah Yunus: 36, Surah al-An‘am: 108,* Surah al-Najm:
28,4 dan Surah al-Isra’: 36.48

Argumen ini telah disanggah dan dikritisi oleh para ulama. Memang
tidak diragukan lagi bahwa seluruh ayat Al-Qur'an itu bersifat konkret dan
pasti dari segi keberadaannya (gqath‘ty al-tsubiit). Sementara dari segi
pengertian yang terkandung dalam ayat-ayat itu, tidak selamanya hal itu
bersifat konkret dan pasti. Ada ayat yang memberikan pengertian konkret dan
pasti (gath’ty al-dalalah), dan ada juga ayat yang memberikan pengertian tidak
konkret dan tidak pasti (zhanniy al-dalalah).*

4 Maksud dari Sunah sebagai dalil yang tidak pasti dalam pandangan mereka karena hadis itu
terbagi menjadi dua: mutawatir dan ahad. Hadis mutawatir yang ada hanya sedikit, selebihnya ahad.
Sedangkan hadis ahad bersifat zhanniy (dugaan yang kuat saja). Maka, apabila hadis itu digabungkan
dengan Al-Qur’an, ini artinya zhanniy juga. Gabungan antara yang pasti (Al-Qur’an) dengan yang
zhanniy (hadis), maka akan menghasilkan yang zhanniy (dugaan) juga. Al-Qur’an sendiri mengecam
orang-orang yang mengikuti zhanniy dan meninggalkan yang yakin.

45 “Dan kebanyakan mereka hanya mengikuti dugaan. Sesungguhnya dugaan itu tidak sedikit
pun berguna untuk melawan kebenaran. Sungguh, Allah Maha Mengetahui apa yang mereka kerjakan.”

46 «Kamu tidak mengikuti kecuali persangkaan belaka dan kamu tidak lain hanya berdusta.”
47 «“Sedangkan persangkaan itu tidak berfaedah sedikit pun terhadap kebenaran.”

4 «“Dan janganlah kamu mengikuti apa yang tidak kamu ketahui.”

49 Musthafa Ali Ya‘qub, Kritik Hadits (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), 54.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 225
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

Namun, orang yang mampu menarjih (mengunggulkan) salah satu
pengertian yang terkandung dalam suatu ayat tidak berkeyakinan bahwa
pengertian yang ditarjih itu adalah pengertian yang konkret dan pasti.
Sementara pengertian lain pasti salah. Ia hanya memilki zhann (dugaan yang
kuat) bahwa pengertian ayat tersebut adalah seperti itu. Dalam hal ini, ia

diwajibkan mengikuti zhann-nya itu.

Maka, sebenarnya, dalam hal mengikuti zhann, tidak ada perbedaan Al-
Qur'an dengan Sunah. Kita diwajibkan mengikuti Al-Qur'an yang terkadang
bersifat zhann pengertiannya, dan kita juga diwajibkan mengikuti Sunah yang
bersifat zhann keberadaannya. Sementara mengikuti zhann yang dikecam oleh
Allah adalah zhann yang sudah jelas berlawanan dengan kebenaran yang
pasti. Itulah maksud firman Allah dalam Surah al-Najm ayat 28. Sedangkan
apabila kebenaran yang pasti itu tidak ditemukan, maka kita diwajibkan

mengikuti zhann.>

Memang, di dalam istilah hadis, ada yang hadis mutawatir dan hadis
ahad, hanya saja yang perlu diingat di sini, Sunah yang boleh dijadikan hujah
adalah Sunah yang telah memenuhi persyaratan sahih, baik itu Sunah
mutawatir atau ahad. Untuk Sunah yang mutawatirah bernilai mutlak
kebenarannya, memberi faedah ilmu yakin, dan wajib diamalkan seperti Al-

Qur’an menurut ijmak para ulama.”

Adapun kehujahan hadis ahad masih diperdebatkan oleh kalangan para
ulama. Pertama, wajib diamalkan. Ini pendapat mayoritas ulama dan ijmak
ulama salaf karena tampak perbedaan itu terjadi setelah timbulnya teologi
atau ilmu kalam. Termasuk pendapat Imam Syafi’i dan imam lain, tidak ada
seorang pun dari keempat imam yang menolak hadis ahad yang memenuhi
syarat sahihnya, hanya saja masing-masing memiliki teori yang berbeda dalam
menerimanya.”? Kedua, tidak wajib diamalkan, yaitu pendapat al-Juba‘i, al-
Qashaniy, Ibnu Dawud, mayoritas al-Qadariyyah, Syiah Rafidhah,” dan para

kelompok Inkarsunah.

50 Musthafa Azami, Dirdsat Fi Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinuhu, 1st ed. (Beirut:
Al-Maktab al-Islamiy, 1980), 35-36.

51 Muhammad Lugman Al-Salafi, Al-Sunnah Hujjiyyatuha Wa Makanatuhda Fi Al-Islam
(Madinah: Maktabat al-Iman, 1989), 135.

52 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan IImu Hadis, 135.

53 Al-Salafi, Al-Sunnah Hujjiyyatuha Wa Makanatuha Fi Al-Islam, 135-136.

226 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Maka, dari uraian di atas kita dapat mengambil kesimpulan bahwa
Sunah mutawatirah memberikan faedah gath‘ty al-wurid, ilmu dan yakin, maka
keberadaannya wajib menjadi hujah, tidak ada yang mengingkarinya. Adapun
hadis ahad yang sahih memberi faedah zhanniy al-wuriid tidak memberikan
ilmu yakin, tetapi wajib diamalkan, tidak boleh ditinggalkan kecuali ada
alasan yang dapat diterima oleh syarak. Hanya saja, ia tidak kuat dijadikan
dasar penetapan akidah, dan tidak kafir bagi pengingkarnya. Kesimpulannya,
argumen yang mengatakan bahwa hadis itu bersifat zhanniy dan tidak bisa

dijadikan landasan bagi agama adalah kurang tepat.

Argumentasi Inkarsunah Terkait Larangan Penulisan Hadis

Menurut kelompok Inkarsunah hadis berbeda dengan Al-Qur’an yang
memang ditulis ketika Rasulullah saw. masih hidup. Seandainya hadis sama
seperti Al-Qur’an sebagai sumber syariat Islam, tentunya Nabi saw. telah
menyuruh sahabat untuk menulis hadis sebagaimana beliau menyuruh
menulis Al-Qur’an. Tetapi, kenyataannya, justru sebaliknya, Rasulullah saw.
sendiri yang melarang penulisan hadis tersebut. Kelompok Inkarsunah
menggunakan dalil dari hadis yang berbunyi: “Janganlah kalian menulis sesuatu
pun dariku selain Al-Qur’an. Barang siapa yang menulis sesuatu dariku selain Al-

Qur’an, maka hendaklah dia menghapusnya.”>*

Umumnya, kelompok Inkarsunah hanya menyodorkan hadis-hadis yang
sesuai dengan pendapat mereka saja, yaitu hadis-hadis yang melarang
penulisan hadis. Sedangkan hadis-hadis yang menyuruh penulisannya tidak
mereka paparkan. Dan itu wajar-wajar saja karena kebanyakan dari mereka

memang bukan ahli hadis.®

Namun, jika mereka mau meneliti otentisitas hadis-hadis tersebut, lalu
membandingkannya dengan hadis-hadis lain yang justru mengizinkan bahkan
memerintahkan para sahabat untuk menulis hadis, maka pendirian mereka

tentu akan menjadi lain. Apalagi, hadis-hadis jenis kedua ini jumlahnya lebih

54 Hadis riwayat dari Haddab bin Khallid al-Azdi dari Hammam dari Zaid bin Aslam bin Yasar
dari Abi Sa’id al-Khudri dari Hammam Zaid bin Aslam dari ‘Atha bin Yasar dari Abi Sa’id al-Khudri.
Lihat: Imam Muslim, Shakiiz Muslim, 9th ed. (Istanbul: Dar Thayyibah, 2006), 316. Demikian juga hadis
ini diriwayatkan oleh al-Darimi dan Imam Ahmad. Lihat: Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah
Pendekatan llmu Hadis, 233.

55 Ya‘qub, Kritik Hadits, 60.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 227
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

banyak daripada hadis-hadis jenis pertama.® Al-Bagdadi mengarang kitab
yang berjudul Taqyid al-‘Ilm. Buku ini paling bagus dalam membahas masalah

penulisan hadis.””

Al-Baghdadi menuturkan ada tiga buah hadis yang melarang penulisan
hadis. Masing-masing diriwayatkan oleh Abu Sa‘id al-Khudri, Abu Hurairah,
dan Zaid bin Tsabit.® Namun, terdapat juga delapan hadis yang
memperbolehkan para sahabat untuk menulis hadis. Salah satunya, pada
waktu Kota Mekkah dibebaskan, Nabi saw. berpidato di hadapan umat Islam.
Ketika itu ada seorang Yaman yang bernama Abu Syah minta kepada Nabi
saw. agar dituliskan isi pidato itu kepadanya. Nabi saw. kemudian menyuruh
para sahabat menuliskan untuknya, beliau bersabda, “Tuliskanlah untuk Abu
Syah.”>

Hadis-hadis yang memerintahkan penulisan hadis ini secara umum
juga dinilai sahih. Karena itu, kini terdapat dua versi hadis. Yang satu
melarang penulisan hadis dan yang kedua menyuruh menulis hadis. Dua
versi hadis ini tidak mungkin ditinggalkan semua, atau salah satunya, karena
kedua-duanya sama-sama kuat kualitasnya. Maka, para ulama menempuh
metode jamak, yaitu menggabungkan pengertian kedua versi hadis ini dengan

alternatif-alternatif sebagai berikut.

Pertama, larangan penulisan. Hadis itu telah dihapus (dinasakh) dengan
hadis-hadis yang mengizinkan atau menyuruh penulisan hadis.®® Hanya
saja, artinya disini ada takhshish (penghususan) bagi sebagian sahabat untuk

menulis.

Kedua, larangan penulisan hadis itu berlaku apabila hal itu dilakukan
dalam satu lembar kertas bersama Al-Qur'an karena bila ini terjadi

dikhawatirkan Al-Qur’an akan tercampur dengan hadis.®!

56 Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib, Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin (Kairo: Maktabah Wahbah,
1963),303-305.

57 Azami, Dirdsat Fi Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinuhu, 174.
58 Azami, 76-78.

% Hadis Riwayat al-Bukhari dari Ibnu Abbas. Lihat: lbnu Hajar Al-Asqalani, Fatk Al-Bari
(Kairo: Al-Mathba‘ah al-Salafiyyah wa Maktabatuha, 2015), 103.

60 Ibnu Katsir, Al-Ba‘its Al-Hatsits (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 111-112.
61 Azami, Dirasat Fi Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinuhu, 76-78.

228 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Pakar ilmu hadis masa kini cenderung kepada alternatif kedua, dengan
alasan bahwa Nabi saw. pernah mendiktekan hadisnya kepada para sahabat
dan beliau juga mengizinkan para sahabat untuk menulis hadis.®? Dengan
demikian, argumen kelompok ingkarsunah bahwa hadis tidak pernah ditulis
pada masa Nabi saw. tidak dapat dibenarkan secara ilmiah. Justru sebaliknya,
Nabi saw. pernah mengizinkan, bahkan pernah menyuruh para sahabat untuk

menulis hadis.

Argumentasi Inkarsunah Terkait Eksistensi Hadis sebagai Dongeng

Bagi kelompok Inkarsunah, dalam sejarah, sebagian hadis baru muncul
pada zaman tabiin dan,® atau sekitar 40 tahun atau 50 tahun sesudah Nabi
wafat. Kitab-kitab hadis yang terkenal semisal Shahih al-Bukhari dan Shahih
Muslim adalah kitab-kitab yang menghimpun berbagai hadis palsu.®* Bahkan,
menurut Taufiq Shidqi, tiada satu pun hadis yang dicatat pada zaman Nabi.®
Pencatatan hadis itu terjadi setelah Nabi wafat. Dalam masa-masa tidak
tertulisnya hadis itu, manusia berpeluang mempermainkan dan merusak hadis

sebagaimana terjadi.

Pernyataan kelompok Inkarsunah bahwa hadis Nabi lahir setelah
sekian lama sesuah Nabi Wafat merupakan pernyataan yang tidak memiliki
landasan kuat. Memang benar ketika Rasulullah wafat, secara resmi hadis
belum terbukukan (terkodifikasikan). Namun, bukan berarti tak ada seorang

sahabat pun yang tidak menulisnya sewaktu Rasulullah saw. masih hidup.®

62 Azami, 79.

83 Dasar argumen ini sebagaimana dinyatakan oleh Kassim Ahmad, pengikut Inkarsunah dari
Malaysia adalah pernyataan Juynboll, seorang orientalis. Juynboll menyatakan bahwa pertumbuhan hadis
tampaknya dimulai dari cerita-cerita tentang Nabi Muhammad saw., pujian-pujian terhadap Ali dan Abu
Bakar, serta tuntunan tentang halal dan haram. Menurut Juynboll, hadis pada umumnya baru muncul pada
zaman tabiin dan atba ‘ tabiin. Hanya saja, disayangkan Kassim Ahmad tidak mengajukan kritik terhadap
pendapat Juynboll tersebut. Lihat: G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition (London: Cambridge University
Press, 1983), 17, 22-24.

64 Kassim Ahmad, Hadis Satu Penilaian Semula (Selangor: Media Intelek SDN BHD, 1986),
62-62,66-74,92,93,97-105, 117.

8 pendapat ini dituturkan oleh Sayyid Rasyid Ridho (sebelum mencabut pendapatnya), Taufig
Shidgi, dan Abu Rayyah. Lihat: Azami, Dirasat Fr Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinuhu, 32.

% Berdasar beberapa riwayat bahwa sebagian sahabat sudah menulis hadis semenjak Nabi saw.
masih hidup. Di antara mereka adalah Abdulllah bin ‘Amr bin ‘Ash, Ali bin Abi Thalib, Abu Bakar al-
Shiddig, al-Dhahak bin Sufyan, al-Dhahak bin Qais, Anas bin Malik, Rafi’ bin al-Khadij, ‘Amer bin
Hazm, Abu Hurairah, al-Barra’ bin ‘Azib, Umar bin Khattab, Abdullah bin Umar, al-Nu’man bin
Basyir, Sulaiman bin Samurah, dan lain-lain. Lihat: M. Dailamy, Hadis Semenjak Disabdakan Sampai
Dibukukan (Purwokerto: STAIN Purwokerto, 2010), 82.;Sulaiman Al-Nadwi, Al-Risalah Al-

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 229
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

Berangkat dari hal ini, bisa dipahami bahwa maksud ungkapan hadis tidak
ditulis pada masa Nabi ialah tidak ditulis secara resmi atas perintah Nabi,
sebagaimana Nabi pernah memerintahkan para sahabat untuk menulis ayat-
ayat Al-Qur’an.®” Ibn Abbas dan Ibn ‘Amr bin al-’Ash adalah sebagian sahabat
Nabi yang rajin mencatat hadis Nabi.®® Umar bin Khattab pun sengaja
membagi waktu bertugas dengan tetangganya untuk menerima hadis secara

langsung dari Nabi.®

Pada zaman sahabat, banyak pengajian yang dipimpin oleh para
sahabat dalam melakukan pendalaman terhadap hadis Nabi. Peserta
pengajian selain dari kalangan pencatat hadis Nabi, juga dari kalangan tabiin.
cukup banyak peserta yang sengaja mencatat hadis-hadis Nabi. Para sahabat
ahli hadis dari kalangan murid Anas bin Malik ada sekitar empat puluh
orang; dari kalangan murid Aisyah minimal ada tiga orang yang rajin
mencatat hadis; dari kalangan murid Ibnu ‘Abbas, minimal ada Sembilan
orang yang rajin mencatat Hadis, dari kalangan murid Jabir bin Abd Allah ada
sekitar sembilan orang yang rajin mencatat hadis.” Tradisi mempelajari dan
meriwayatkan hadis tersebut berlanjut pada zaman tabiin hingga zaman
penghimpunan hadis secara resmi dan massal atas perintah Khalifah Umar
bin Abdul Aziz. Seiring dengan kegiatan periwayatan dan penghimpunan
hadis-hadis itu, ulama hadis juga menyusun berbagai istilah dan kaidah

tentang hadis.

Demikianlah argumen Inkarsunah dan alasan-alasan mereka bahwa
hadis tidak pernah ditulis pada masa Nabi saw. gugur satu per satu ditinjau
dari segi ilmiah. Karenanya, pemikiran untuk menolak Hadis sebagai sumber
ajaran Islam yang dibangun di atas landasan argumen-argumen itu dengan

sendirinya runtuh pula.

MuZzammadiyyah (Riyadh: Al-Dar al-Su‘tdiyyah, 1984), 70-73. Azami menyebutkan bahwa jumlah
sahabat yang menulis hadis semenjak Nabi saw. masih hidup berjumlah 52 orang, termasuk Maimunah
dan Aisyah. Termasuk jajaran sahabat yang bisa menulis ialah putri Nabi sendiri, Fathimah al-Zahra,
dan juga cucu beliau Hasan bin Ali bin Abi Thalib. Lihat: Ya‘qub, Kritik Hadits, 132-200.

67 Dailamy, Hadis Semenjak Disabdakan Sampai Dibukukan, 81.
68 Al-Darimi, Sunan Al-Darimi, 1st ed. (Riyadh: Dar al-Mughniy, 2000), 125-128.
69 Al-Asqalani, Fath Al-Bari, 185-186.

70 Muhammad Musthafa Azami, Studies Hadits Methodology in Literature (Indiana: Islamic
Teaching Centre, 1977), 26-27.

230 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Argumentasi Inkarsunah Terkait Penyebab Kemunduran Umat Islam

Umat Islam mundur karena terpecah-pecah. Menurut kelompok
Inkarsunah, perpecahan itu terjadi karena umat Islam berpegang kepada hadis
Nabi.”! Jadi, menurut mereka, hadis Nabi merupakan sumber kemunduran

umat Islam.

Memang benar umat Islam telah mengalami kemunduran. Salah satu
sebab yang menjadikan umat Islam mundur adalah perpecahan umat. Akan
tetapi, umat Islam pecah sama sekali bukan disebabkan oleh sikap mereka

yang berpegang kepada hadis.

Dalam sejarah, umat Islam mengalami kemajuan pada zaman klasik
(650-1250 M). Puncak kemajuan terjadi pada sekitar 650-1000 M. Ulama
besar yang hiduppada masa itu tidak sedikit jumlahnya, baik di bidang tafsir,
hadis, fikih, ilmu kalam, filsafat, tasawuf, sejarah, maupun di bidang
pengetahuan lainnya. Berdasarkan bukti sejarah, ternyata periwayatan dan
perkembangan ilmu hadis berjalan seiring dengan perkembangan
pengetahuan lainnya. Bahkan, ajaran hadis telah ikut mendorong kemajuan
umat Islam.”? Di samping itu, hadis Nabi sebagaimana Al-Qur’an telah
memerintahkan orang-orang beriman untuk bersatu dan menjauhi
perpecahan.” Sesuai dengan argumen-argumen tersebut, maka jelaslah bahwa
hadis sama sekali bukan penyebab kemunduran umat Islam. Kelompok
Inkarsunah yang menuduh bahwa hadis merupakan penyebab kemunduran
umat Islam menunjukkan bahwa mereka tidak memiliki pengetahuan yang

benar dan mendalam tentang sejarah Islam dan hadis Nabi.

Selanjutnya, terdapat delapan faktor penyebab sebenarnya
kemunduran tersebut: (1) banyaknya orang arab yang murtad sepeninggal
Rasulullah saw.; (2) munculnya fanatisme kelompok, suku, dan golongan
yang memecah kesatuan umat; (3) penyerbuan dan penghancuran yang
dilakukan pasukan Tartar atas kaum Muslim pada masa Bani Abbasiyah; (4)
pendudukan dan penyerangan tentara Salib dan Eropa; (5) dibuatnya undang-

undang konvensional buatan manusia, yang wajib dipatuhi warga negara

71 Ahmad, Hadis Satu Penilaian Semula, 14-20, 23, 65-66, 74-77,114, 117.

2 Al-Qur’an, 35: 28; 39: 9; Mansiir Nasif, Al-Taj Al-Jami’ Li Al-Usiil FT Ahddits Al-Rasiil
Sallahu ‘Alaihi Wasallam, 3rd ed. (Mesir: Dar Thya’ al-Kutub al-*Arabiyah, n.d.), 61-67.

8 Al-Qur’an, 3: 103; Nasif, 5, 9-11, 16-19, 29-30..

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 231
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

setempat; (6) perang peradaban dan pemikiran yang gencar dilakukan oleh
Barat dan para orientalis; (7) adanya pemerintahan kaum Muslim yang

otoriter; (8) lenyapnya khilafah Islamiyah.”

Jadi, keberadaan Sunah sebagai sumber hukum Islam sama sekali bukan
penyebab kemunduran dan keterbelakangan Islam. Justru Sunah sangat
mendorong umatnya untuk maju dan berkembang. Bagaimana mungkin Sunah
membuat Islam mundur, sementara Sunah mengatakan bahwa menuntut ilmu
adalah wajib?” Selain itu, di dalam Sunah kita temukan bagaimana perhatian
Islam terhadap kebersihan, kesehatan, kedokteran, ilmu kejiwaan, ekonomi,
dan lain-lain. Jadi, bagaimana bisa ada argumen yang mengatakan bahwa

Sunah adalah penyebab kemunduran umat Islam.

Penutup

Kedudukan Sunah sebagai sumber ajaran Islam sangat penting untuk
menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an yang bersifat umum. Ayat-ayat tersebut
membutuhkan penjelasan rinci dari hadis atau sunah. Namun, orang yang
berpaham ingkarsunah memiliki pemahaman yang salah terhadap ayat-ayat

Al-Qur’an terkait posisi Sunah.

Kesalahan pemahaman itu disebabkan banyak faktor. Sebagian dari
faktor itu ada yang berkaitan dengan kurangnya pengetahuan mereka terhadap
berbagai hal tentang sumber ajaran Islam, Al-Qur’an dan Sunah. Sebagian

faktor lagi berkaitan dengan anggapan dasar dan metode berpikir.

Akan tetapi, Imam Syafii telah berhasil melumpuhkan aliran
Inkarsunah pada masa klasik. Maka, kemunculan para pakar hadis
kontemporer, seperti al-Siba‘i, Muhammad Musthafa A‘zami, Umar Hasyim,
dan lain-lain telah membuat argumentasi kelompok ingkarsunah hancur
berkeping-keping. Sehingga, keberadaan hadis sebagai sumber syariat Islam

tetap dapat dilestarikan sampai sekarang.[]

Daftar Pustaka

Abadi, Muhammad bin Ya’'qub Fairuz. Al-Qamiis Al-Muhith. Beirut: Muassasah
al-Risalah, 2005.

74 Akaha, Debat Terbuka Ahlu Sunnah vs Inkar Sunnah, 104.

75 Anas bin Malik, “HR. Ibnu Majah No. 224,” in Shahiih Al-Jaami’i Al-Shaghiir No. 3913, ed.
Al Albani, n.d.

232 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Ahmad, Kassim. Hadis Satu Penilaian Semula. Selangor: Media Intelek SDN
BHD, 1986.

Akaha, Abduh Zulfidar. Debat Terbuka Ahlu Sunnah vs Inkar Sunnah. Jakarta:
Pustaka Al-Kautsar, 2006.

Al-Asqalani, Ibnu Hajar. Fath Al-Bari. Kairo: Al-Mathba’ah al-Salafiyyah wa
Maktabatuha, 2015.

Al-Darimi. Sunan Al-Darimi. 1st ed. Riyadh: Dar al-Mughniy, 2000.

Al-Khatib, Muhammad ‘Ajjaj. Al-Sunnah Qabla Al-Tadwin. Kairo: Maktabah
Wahbah, 1963.

Al-Nadwi, Sulaiman. Al-Risalah Al-Muhammadiyyah. Riyadh: Al-Dar al-
Su‘udiyyah, 1984.

Al-Qathan, Manna’. Mabahits Fi ‘Uliim Al-Hadits. Kairo: Maktabah Wahbah,
2007.

Al-Razi, Muhammad Ibn Abi Bakr Ibn Abdul Qadir. Mukhtar Al-Shihah. Beirut:
Maktabah Lubnan, 1986.

Al-Salafi, Muhammad Luqman. Al-Sunnah Hujjiyyatuha Wa Makanatuha Fi Al-
Islam. Madinah: Maktabat al-Tman, 1989.

Al-Shabuni. Shafwat Al-Tafasir. Kairo: Dar al-Shabuniy, n.d.

Al-Siba‘i, Mustafa. Al-Sunnah Wa Makanatuha Fi Al-Tasyri’. Beirut: Dar al-
Waraq, 2000.

Al-Syati’i, Muhammad bin Idris Al-Imam. Al-Risalah. Kairo: Mushthafa al-Babiy
al-Halabiy, 1940.

Al-Syaukani. Irsyad Al-Fuhul Ila Tahqig ‘Ilm Al-Ushil. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.
Al-Zuhaili, Wahbah. Ushiil Al-Figh Al-Islamiy. Damaskus: Dar al-Fikr, 1987.

Anas bin Malik. “HR. Ibnu Majah No. 224.” In Shahiith Al-Jaami’i Al-Shaghiir No.
3913, edited by Al Albani, n.d.

Azami, Muhammad Musthafa. Studies Hadits Methodology in Literature. Indiana:
Islamic Teaching Centre, 1977.

Azami, Mustafa. Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya. Jakarta: Pustaka
Firdaus, 1994.

Azami, Musthafa. Dirasat Fi Al-Hadits Al-Nabawiy Wa Tarikh Tadwinuhu. 1st ed.
Beirut: Al-Maktab al-Islamiy, 1980.

Dailamy, M. Hadis Semenjak Disabdakan Sampai Dibukukan. Purwokerto: STAIN
Purwokerto, 2010.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 233
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution.

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. Ensiklopedi Islam. Jilid 2. Bandung: Ictiar
baru Van Hoeve, 2005.

Dhaif. Al-Mu‘jam Al-Wasith. Kairo: Maktabah al-Syurtiq al-Dawliyyah, n.d.
G.H.A. Juynboll. Muslim Tradition. London: Cambridge University Press, 1983.
Ibnu Katsir. Al-Ba‘its Al-Hatsits. Beirut: Dar al-Kutub al-"Ilmiyyah, 2008.

— — —. Tafsir Ibn Katsir. Beirut: Dar al-Fikr, 198]1.

Jaiz, Hartono Ahmad. Aliran Dan Paham Sesat Di Indonesia. Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2004.

Jamaluddin Abu Muhammad Al-Asnawi. Nihayat Al-Siul Fi Syarh Minhaj Al-
Wushiil. Kairo: “‘Alam al-Kutub, 2009.

Khalaf, Abdul Wahab. ‘Iim Ushiil Al-Figh. Maktabat al-Da‘wah, 2009.
Khaliq, Abdul. Difa’ "An Al-Sunnah. Mesir: Maktabat al-Sunnah, 1989.

Khaliq, Abdul Ghani Abdul. Radd ‘ala Man Yunkara Hujiyyah Al-Sunnah. Kairo:
Maktabat al-Sunnah, 1989.

Khan, Abdul Majid. Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis.
Jakarta: Prenada Media Group, 2011.

Muhammad ibn Mukarram Ibn Manzur. Lisan Al-’Arab. Beirut: Dar Sadir, 1992.
Muslim, Imam. Shahih Muslim. 9th ed. Istanbul: Dar Thayyibah, 2006.

Najsi, Khadhim Husain Ilahi. Al-Qur’aniyyun Wa Syibhatuhum Haula Al-Sunnah.
Saudi Arabia: Maktabah al-Shiddig, 2000.

Najsi, Khadim Husain Ilahi. Al-Qur’aniyiun Wa Syubhatuhum Hawla Al-Sunnah.
Saudi Arabia: Maktabat al-Shiddiq, 1989.

Nasif, Manstr. Al-Taj Al-Jami” Li Al-Usil Fi Ahadits Al-Rasil Sallahu ‘Alaihi
Wasallam. 3rd ed. Mesir: Dar Ihya’ al-Kutub al-"Arabiyah, n.d.

Poerwadarminta. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: PN Balai Pustaka,
1984.

Rayyah, Mahmud Abu. Adhwa’ ‘ala Al-Sunnah Al-Muhammadiyyah. Kairo: Dar
al-Ma‘arif, n.d.

Sulaiman, Noor. Antologi Ilmu Hadis. Jakarta: Gaung Persada Press, 2008.

Thahan, Mahmud. Hujiyyah As-Sunnah Wa Dahada Asy-Syubuhat Allati Tatsara
Haulaha. Madinah: Al-Jami’ah al-Islamiyyah bil Madinah al-Munawwarah,
1972.

Ya’'qub, Musthafa Ali. Kritik Hadits. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008.

234 Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS)

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah

Yahya, Abdurrahman bin. Al-Anwar Al-Kasyifah Li Ma Fi Kitab Adhwa’ ‘ala Al-
Sunnah Min Al-Dhalal Wa Tadhlil Wa Al-Mujazafah. Beirut: ‘Alam al-Kutub,
1982.

Zahrah, Muhammad Abu. Al-Syafily Hayatuhu Wa ‘Ashruhu: Arauhu Wa
Fighuhu. Kairo: Mathba’at al-Ma’had, 1996.

Zahwa, Abu. Al-Hadits Wa Al-Muhadditsin. Riyadh: Al-Riasat alAmmah li
Idarat al-Buhtits al-Ilmiyyah, n.d.

Zaidan, Abd al-Karim. AlI-Wajiz Fi Ushil Al-Figh. Baghdad: Muassasah al-
Risalah Nasyirun, 2009.

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 235
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235
DOI: 10.21111/iios.v1i2.31



