
 

 
214 

 

 

Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

Argumentation of Inkarsunah regarding the Authority of Sunah 
 

Zahrul Fata1, Ugi Agus Setiadi,2 Alhafidh Nasution3 

1 Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, Indonesia. 
2 Pondok Pesantren Darul Quran Jakarta, Indonesia. 
3 International Islamic University Malaysia. 

 

 Abstract: Establishing hadith as the second 

source of law after the Qur'an is a consensus 

among scholars. However, not everyone has held 

this view throughout history. One such dissenting 

opinion is the school of Inkarsunah, which 

outright rejects the hadith of the Prophet 

Muhammad (peace be upon him) as an argument. 

This research aims to dissect the arguments of 

Inkarsunah in rejecting hadith as a source of 

Islamic law while addressing the doubts and 

objections to their arguments. The method 

employed is descriptive analysis with a literature 

approach (library research), encompassing the 

arguments of Inkarsunah and analyzing them 

through the refutations provided by scholars. The 

results reveal that there are similarities in the 

arguments presented by historical and 

contemporary Inkarsunah. Consequently, what 

was refuted by al-Shafi‘i and other scholars 

remains relevant for use in the present time. 

Keywords: Inkarsunah, Sunah, Al-Qur'an, 

Jurisprudence, Hadis. 

Abstrak: Menetapkan hadis sebagai sumber 

hukum kedua setelah Al-Qur’an merupakan 

konsensus para ulama. Namun, dalam 

perkembangan sejarahnya tidak semua 

berpendapat demikian. Salah satunya adalah 

aliran Inkarsunah yang sama sekali menolak 

hadis Nabi saw. sebagai hujah. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengurai argumentasi Inkarsunah dalam menolak hadis sebagai 

sumber hukum Islam sembari menjawab syubhat-syubhat argumentasinya. Adapun 

 
 Corresponding Author: Zahrul Fata, zahrulfata76@gmail.com, Institut Agama Islam 

Negeri Ponorogo, Indonesia. 

Citation (CMS-fullnote): 

Fata, Zahrul, dkk. “Argumentasi 

Inkarsunah tentang Otoritas Sunah,” 

JIOS 1, no. 2 (2023): 214-235, 

https://doi.org/10.21111/jios.v1i2.31. 

 

Submitted: 21 November 2023 

Revised: 30 December 2023 

Accepted: 30 December 2023 

Published: 31 December 2023 

 

Copyright: © 2023 by Journal of 

Islamic and Occidental Studies 

(JIOS). 

 

Submitted for possible open access 

publication under the terms and 

conditions of the Creative Commons 

Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0 International License. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 

DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

https://doi.org/xxx
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

215 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

metode yang digunakan adalah deskriptif analisis dengan pendekatan kepustakaan 

(library research) yang memuat argumentasi-argumentasi Inkarsunah dan 

menganalisisnya lewat bantahan-bantahan para ulama terhadap argumentasi tersebut. 

Hasilnya dapat ditemukan bahwa terdapat kesamaan argumentasi antara Inkarsunah 

masa lalu dengan masa sekarang. Sehingga, apa yang telah dibantah oleh al-Syafi‘i dan 

para ulama lainnya masih relevan untuk digunakan pada masa sekarang. 

Kata Kunci: Inkarsunah, Sunah, Al-Qur’an, Fikih, Hadis. 

 

Pendahuluan 

Para ulama memiliki keyakinan bahwa Sunah1 merupakan sumber 

kedua setelah Al-Qur’an. Sunah juga salah satu dasar hukum dalam 

menetapkan hukum syariat.2 Alasannya, kehujahan Sunah telah ditetapkan 

sendiri oleh Al-Qur’an. Al-Qur’an memerintahkan orang-orang beriman untuk 

taat kepada Nabi saw.3 Sehingga, Sunah pun ditetapkan kehujahannya oleh 

ijmak. Umat Islam telah sepakat sejak zaman Nabi saw. hingga saat ini untuk 

menjadikan Sunah Nabi sebagai sumber hukum yang mesti diikuti4. Selain itu, 

Sunah ditetapkan kehujahannya oleh akal. Sebagian ayat Al-Qur’an yang 

bersifat mujmal (global) tentu tidak bisa dipahami begitu saja, maka ayat-

ayatnya dijelaskan oleh Sunah.5 Sehingga, bisa disimpulkan bahwa kedudukan 

sunah dalam syariat sama seperti Al-Qur’an dalam menetapkan hukum 

syariat.6 

 
1 Secara bahasa, sunah adalah jalan yang diikuti, yang bersifat baik ataupun buruk. 

Lihat: Dhaif, Al-Mu‘jam Al-Wāsith (Kairo: Maktabah al-Syurūq al-Dawliyyah, n.d.), 474. 

2 Wahbah Al-Zuhaili, Ushūl Al-Fiqh Al-Islāmīy (Damaskus: Dār al-Fikr, 1987), 437. 

3 Al-Zuhaili, 437. Maksudnya mengembalikan perselisihan kepada Allah dan Rasulullah 

saw., tidak memperkenankan untuk memilih ketetapan yang telah ditetapkan oleh Rasulullah 

saw., dan meneguhkan keimanan kepada Rasulullah saw. Maka, barang siapa yang beriman 

kepada Rasulullah saw., sudah semestinya ia taat kepada perkataan Rasulullah, perbuatannya, 

dan persetujuannya. 

4 Sunah Nabi menjadi rujukan dalam memahami hukum-hukum syariat dan cara 

mengamalkan syariat tersebut. Tidak ada seorang pun di kalangan sahabat hingga hari ini yang 

memisahkan hukum yang ada di dalam Al-Qur’an dan hukum yang ada dalam Sunah, 

semuanya mesti ittibā’ kepada Sunah. Lihat: Abd al-Karim Zaidan, Al-Wajīz Fī Ushūl Al-Fiqh 

(Baghdad: Muassasah al-Risalah Nasyirun, 2009), 128. 

5 Contohnya adalah perintah shalat dan haji dalam Al-Qur’an yang bersifat mujmal, 

tidak dijelaskan bagaimana tata cara shalat dan haji. Tata cara shalat dan haji, syarat-syaratnya, 

dan rukun-rukunnya tidak akan didapatkan penjelasannya kecuali melalui hadis.  

6 Al-Syaukani, Irsyād Al-Fuḥūl Ilā Taḥqīq ‘Ilm Al-Ushūl (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), 96. 

Beliau juga menegaskan, “Ketauhillah bahwa ahli ilmu telah sepakat bahwa Sunah yang suci 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

216    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

Sunah juga memiliki hubungan yang erat dengan Al-Qur’an, sebagaimana 

dijelaskan oleh para ulama. Hubungan antara keduanya diklasifikasi menjadi 

tiga bagian. Pertama, Sunah sebagai pengikat Al-Qur’an, seperti membatasi 

ayat-ayat yang mutlak, memerinci ayat yang umum, dan mengkhususkan ayat 

yang mujmal. Kedua, Sunah menguatkan dan mempertegas ketetapan hukum 

yang telah dijelaskan oleh Al-Quran (muayyidan li aḥkām al-Qur’ān). Ketiga, 

Sunah memiliki hak prerogatif untuk menetapkan sebuah hukum yang tidak 

ditetapkan oleh Al-Quran (istiqlāl fī al-aḥkām). Menurut al-Syiba‘i, meski yang 

ketiga diperdebatkan oleh para ulama, hal itu tidak terletak pada esensinya 

melainkan hanya pada penamaannya–istiqlāl atau bukan.7 Artinya, para ulama 

sepakat bahwa Sunah memiliki ketiga klasifikasi dalam penetapan hukum 

Islam. 

Akan tetapi, otoritas Sunah dalam Islam mendapatkan kritik dari berbagai 

kalangan, salah satunya kaum inkār Sunah.8 Setidaknya, argumentasi mereka 

 
itu bersifat independen dalam menetapkan hukum syariat seperti Al-Qur’an dalam 

menghalalkan yang halal dan mengharamkan yang haram.” 

7 Mustafa Al-Siba‘i, Al-Sunnah Wa Makānatuhā Fī Al-Tasyrī‘ (Beirut: Dār al-Warāq, 2000), 
414. 

8 Inkarsunah sinonim rafd al-sunnah, radd al-sunnah, radd al-Akhbār, dan lain-lain yang 

mempunyai arti pengingkaran terhadap Sunah, terdiri dari dua kata, yaitu ingkar dan Sunah. 

Kata ingkar menurut KBBI berarti menyangkal, tidak membenarkan, tidak mengakui dan mungkir. 

Lihat: Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984), 476. 

Dalam bahasa Arab, kata tersebut berasal dari ankara-yunkiru-inkāran yang berarti ‘menolak, 

mengingkari, dan tidak mengakui’. Sedangkan sunah secara etimologis artinya tata cara. 

Lihat: Muhammad bin Ya’qub Fairuz Abadi, Al-Qāmūs Al-Muḥīth (Beirut: Muassasah al-

Risālah, 2005).; Muhammad ibn Mukarram Ibn Manzur, Lisan Al-’Arab (Beirut: Dar Sadir, 

1992). Sedangkan kata “sunah”, dalam Mukhtār al-Shiḥāḥ secara etimologis artinya ‘tata cara’, 

‘tingkah laku’, atau ‘perilaku hidup’. Lihat: Muhammad Ibn Abi Bakr Ibn Abdul Qadir Al-

Razi, Mukhtār Al-Shiḥāḥ (Beirut: Maktabah Lubnān, 1986), 33. Lalu sunah secara terminologis 

memiliki arti yang berbeda-beda. Menurut ahli hadis, sunah adalah sabda, pekerjaan, 

ketetapan, sifat (watak budi atau jasmani) atau tingkah laku Nabi Muhammad saw., baik 

sebelum menjadi nabi maupun sesudahnya. Lihat: Al-Siba‘i, Al-Sunnah Wa Makānatuhā Fī Al-

Tasyrī‘, 59. Menurut ahli usul fikih, sunah artinya sabda Nabi saw. yang bukan berasal dari Al-

Qur’an, pekerjaannya, atau ketetapannya. Lihat: aAbdul Wahab Khalaf, ‘Ilm Ushūl Al-Fiqh 

(Maktabat al-Da‘wah, 2009), 36. Sedangkan menurut ahli fikih, sunah artinya hal-hal yang 

berasal dari Nabi Muhammad saw., baik ucapan maupun pekerjaan, tetapi hal itu tidak wajib 

dikerjakan. Lihat: Jamaluddin Abu Muhammad Al-Asnawi, Nihāyat Al-Sūl Fī Syarḥ Minhāj Al-

Wushūl (Kairo: ‘Ālam al-Kutub, 2009), ii & 196. Sebagian orientalis juga mendefiniskan sunah 

dengan istilah “animism” dan ada juga yang berpendapat bahwa sunah berarti “masalah ideal 

dalam suatu masyarakat”. Oleh sebab itu, secara definitif, gerakan Inkarsunah dapat diartikan 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

217 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

berpusat pada tiga aspek utama. Pertama, pandangan mereka bahwa Sunah 

bukanlah wahyu dari Allah, tetapi hanya sebatas perkataan yang disandarkan 

kepada Rasulullah saw. Artinya, Sunah hanya sebagai dokumentasi sejarah 

kehidupan Rasulullah saw. Tidak lebih dari itu. Konsekuensinya, Sunah boleh 

diikuti atau tidak diikuti, ada kalanya benar dan adakalanya salah.9 Atau yang 

lebih radikal lagi, inkār Sunah memandang Sunah sebagai ciptaan manusia 

belakangan yang tidak ada kaitannya dengan Nabi Muhammad saw., sehingga 

tidak otoritatif dan otentik.10 Kedua, Sunah bukanlah hujah. Di antara alasan 

yang mereka paparkan bahwa kitab induk hadis (al-Kutub al-sittah) yang ada 

sekarang tidak dapat dipertanggungjawabkan kebenarannya dan tidak dapat 

dijadikan pedoman dalam beragama. Itu tidak lebih dari hasil ijtihad para 

ulama pada abad ketiga yang tidak tsiqah dan lebih dipengaruhi kondisi 

politik.11 Ketiga, sebagai kombinasi dari pendapat pertama dan kedua, mereka 

memahami bahwa sumber syariat Islam itu hanyalah Al-Qur’an dengan 

menafikan Sunah yang berarti menafikan sosok Rasulullah saw. sebagai 

penjelas (al-mubayyin) bagi Al-Qur’an. Ketiga alasan itu berimplikasi terhadap 

status Sunah sebagai sumber hukum. Artinya, inkār Sunah mengklaim bahwa 

hanya Al-Qur’an yang bisa dijadikan sumber hukum.12 

Secara garis besar, Muhammad Abu Zahrah berkesimpulan bahwa 

terdapat tiga kelompok Inkarsunah yang berhadapan dengan al-Syafi‘i. 

Pertama, golongan yang menolak seluruh Sunah Nabi saw. Kedua, golongan 

yang menolak Sunah, kecuali bila Sunah memiliki kesamaan dengan petunjuk 

Al-Qur’an. Ketiga, golongan yang menolak Sunah yang berstatus ahad dan 

 
sebagai suatu nama atau aliran atau suatu paham keagamaan dalam masyarakat Islam yang 

menolak atau mengingkari Sunah untuk dijadikan sebagai sumber dasar syariat Islam atau 

orang- orang yang menolak hadis sebagai hujah dan sumber hukum kedua ajaran Islam yang 

wajib ditaati dan diamalkan. Lihat: Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jilid 2 

(Bandung: Ictiar baru Van Hoeve, 2005), 225. Untuk ulasan panjang lebar mengenai ini, lihat: 

Mustafa Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), 13–26.; 

Noor Sulaiman, Antologi Ilmu Hadis (Jakarta: Gaung Persada Press, 2008), 200. 

9 Khadim Husain Ilahi Najsi, Al-Qur’āniyūn Wa Syubḥatuhum Ḥawla Al-Sunnah (Saudi 
Arabia: Maktabat al-Shiddiq, 1989), 213–14. 

10 Abdul Majid Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis (Jakarta: 
Prenada Media Group, 2011), 6. 

11 Hartono Ahmad Jaiz, Aliran Dan Paham Sesat Di Indonesia (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 
2004), 3. 

12 Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 54. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

218    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

hanya menerima Sunah berstatus mutawātir.13 Kalau dilihat dari penolakan 

tersebut, dapat disimpulkan bahwa kelompok pertama dan kedua pada 

hakikatnya memiliki kesamaan pandangan. Mereka tidak menjadikan Sunah 

sebagai hujah. Para ahli menyebut kelompok tersebut sebagai kelompok 

Inkarsunah yang menolak Sunah secara total. 

Dalam konteks sejarah Islam, pemikiran-pemikiran tersebut           bukanlah 

hal yang baru.14 Sebab, didapati ada sekelompok orang yang mengaku 

beragama Islam, namun menolak dan mengingkari kedudukan Sunah sebagai 

sumber syariat (ajaran) Islam,15 sejak zaman sahabat hingga tabiin. Dalam 

perkembangannya, paham ini menyeruak kembali pada abad ke-19 dan ke-20 

di beberapa negara Islam, seperti Mesir dan India, Malaysia, hingga Indonesia 

dengan corak yang berbeda16 yang menjadikan hal ini menarik untuk dikaji. 

Oleh karena itu, artikel ini bermaksud menyoroti paham Inkarsunah, baik pada 

masa klasik maupun kontemporer, sekaligus memberikan ulasaan tentang 

argumen-argumen mereka dan kritik atas upaya-upaya yang dilakukan mereka 

dalam menggugat otentisitas (keaslian) hadis-hadis Rasulullah saw. 

Pembahasan 

Argumentasi Inkarsunah Terkait Al-Qur’an sebagai Sumber Hukum  

Kelompok Inkarsunah berpendapat Allah hanya menghendaki Al-

Qur’an sebagai sumber hukum. Karena itu, Allah menjamin keutuhan dan 
 

13 Muhammad Abu Zahrah, Al-Syafi‘īy Ḥayātuhu Wa ‘Ashruhu: Ārāuhu Wa Fiqhuhu (Kairo: 
Mathba‘at al-Ma‘had, 1996), 193. 

14 Bahkan Rasulullah sendiri sudah memprediksi dalam hadisnya dari al-Miqdam bin 

Ma’di Karib yang artinya: “Kelak akan ada seorang laki-laki yang duduk bersandar di ranjang 

mewahnya. Dia berbicara menyampaikan hadisku. Lalu dia berkata: Di antara kita sudah ada Kitab 

Allah, maka apa yang kita dapatkan di dalamnya sesuatu yang dihalalkan kita halalkan dan apa yang 

diharamkan di dalamnya kita haramkan. Padahal sesungguhnya apa yang diharamkan oleh Rasulullah 

saw sama seperti yang diharamkan oleh Allah.” Hadis ini diriwayatkan oleh Ibnu Majah dari al-

Miqdam bin Ma’di Karib. Dengan redaksi yang sedikit berbeda, hadis ini juga diriwayatkan 

oleh Imam Ahmad, al-Tirmizdi, Abu Daud, dan al-Hakim dari Abu Rafi’ dan al Miqdam bin 

Ma’di Karib. 

15 Ini terjadi pada sahabat Imran bin Hushain dan Umayyah bin Abdullah bin Khalid. 

16 “Corak yang berbeda” di sini dimaksudkan penulis jika pada masa klasik 

Inkarsunah masih bersifat perorangan, sedangkan di masa modern Inkarsunah ini sudah 

berbentuk kelompok-kelompok dan aliran-aliran (contohnya: kelompok Qur’āniyyūn, Thulū’ 

al-Islām, dan Ahl al-Dzikr wa al-Qur’ān). Lihat: Abduh Zulfidar Akaha, Debat Terbuka Ahlu 

Sunnah vs Inkar Sunnah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2006), 8. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

219 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

kelestarian Al-Qur’an sampai akhir kiamat.17 Untuk menguatkan pendapat 

tersebut mereka menyitir firman Allah dalam Surah al-Hijr ayat 9: 

“Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan al-Dzikr (Al-Qur’an) dan sesungguhnya 

Kami benar-benar memeliharanya.” 

Argumen inilah yang dipakai oleh Taufiq Sidqi,18 Ahmad Subhi 

Manshur,19 Abu Rayyah20 dan kelompok Inkarsunah di Pakistan Ahmad 

Parwes.21 Selanjutnya, kelompok Ahlul Qur’an memberikan tambahan bahwa 

tidak mungkin hadis disebut wahyu karena Allah tidak memeliharanya 

sebagaimana Al-Qur’an.22 Bahkan, kelompok yang diketuai oleh Ahmad 

Parwez ini mengatakan, “Apabila kita meneliti koleksi hadis-hadis yang ada 

sekarang di tengah-tengah kita, termasuk yang terdapat dalam Shaḥīḥ al-

Bukhārīy, maka akan banyak kita temukan sejumlah hadis yang justru menodai 

para rasul, para nabi, dan agama Islam.”23 

Menanggapi persoalan ini, Ibnu Katsir memberikan penafsiran terhadap 

ayat tersebut di atas. Menurutnya, terdapat dua makna dari kalimat “innā 

naḥnu nazzalnā al-Dzikr wa innā lahū laḥāfizhūn”. Pertama, makna al-Dzikr 

merujuk kepada Al-Qur’an. Berarti, makna ayat itu adalah Allah menjaga Al-

Quran dari perubahan atau ketercampuran dengan ucapan manusia. Kedua, 

kata ganti “dia” dalam kalimat “lahū laḥāfizhūn” kembali kepada Nabi saw. 

sebagai objek penerima Al-Qur’an. Maknanya, yang dijaga bukan hanya Al-

 
17 Menurut mereka karena Allah hanya menghendaki Al-Qur’an, sehingga Rasulullah sangat 

memerhatikan penulisan Al-Qur’an. Apabila wahyu turun, baik di rumah maupun dalam perjalanan 

Rasulullah selalu memanggil sejumlah sahabat untuk menulisnya. Beda halnya dengan hadis, Rasulullah 

justru melarang penulisannya. Bahkan lebih dari itu, beliau malah membakar naskah-naskah yang berisi 

tulisan hadis, seperti yang dilakukan oleh sahabat Abu Bakar. Umar juga memerintahkan kepada para 

gubernur daerah agar membakar naskah-naskah hadis, bahkan Umar sampai menahan beberapa sahabat 

dan memukulinya karena mengajarkan hadis (meriwayatkan hadis). Ini membuktikan hadis bukan sumber 

ajaran Islam. Lihat: Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 54. 

18 Azami, 911–913. Menurutnya, Sunah memang berbeda dengan Al-Qur’an dan tidak dapat 

dipersamakan dengannya di antaranya karena Al-Qur’an dipelihara oleh Tuhan, sedangkan Sunah tidak. 

Oleh karena itu, Sunah banyak mengalami pengurangan. 

19 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 157. 

20 Abu Rayyah berkata bahwa hadis terpelihara seperti Al-Qur’an. Lihat: Mahmud Abu Rayyah, 

Adhwa’ ‘alā Al-Sunnah Al-Muḥammadiyyah (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, n.d.), 46–50. 

21 Menurut Ahmad Parwes, Allah tidak menanggung pemeliharaan Sunah seperti Al-Qur’an 

sebagaimana Sunah tidak dihimpun seperti Al-Qur’an. Lihat: Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah 

Pendekatan Ilmu Hadis, 155. 

22 Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 55. 

23 Khadhim Husain Ilahi Najsi, Al-Qur’āniyyūn Wa Syibhātuhum Ḥaula Al-Sunnah (Saudi 
Arabia: Maktabah al-Shiddiq, 2000), 250. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

220    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

Qur’an, tetapi juga Nabi saw., termasuk sunahnya.24 Meskipun Ibnu Katsir 

memilih pendapat pertama karena lebih dekat dengan struktur gramatikal ayat, 

namun setidaknya ada beberapa penafsir lain yang juga memberi garansi 

terhadap hadis melalui tafsir ayat ini.25 

Penafsiran lain juga dilakukan oleh Ibnu Hazm. ia menganggap kata al-

Dzikr di sana juga merujuk kepada hadis, bukan dikhususkan kepada Al-

Qur’an saja.  

Penekanan Ibnu Hazm terhadap makna al-Dzikr juga disepakati oleh 

Mahmud Thahan. Baginya, mustahil jika hadis yang sahih dan berasal dari 

Nabi tidak mendapatkan jaminan autentisitas, apalagi status Rasul sebagi 

penafsir terbaik Al-Qur’an, baik teori maupun praktik.26 Pendapat ini 

berdasarkan hadis yang berbunyi: “Aku diberikan Al-Qur’an dan yang sepertinya.” 

Menurut Mahmud Thahan, “yang sepertinya” dalam kalimat di atas adalah 

hadis.27 

Para ulama lain juga membahas maksud pemeliharaan “al-Dzikr” 

sebagai pemeliharaan terhadap Al-Qur’an dan Sunah. Hal itu karena Sunah 

sebagai benteng bagi Al-Qur’an, sebagai penjelas baginya, penolong dari 

penafsiran yang keliru, dan pemeliharaan Sunah menjadi sebab terpeliharanya 

Al-Qur’an.28 Makna lebih luas dari “al-Dzikr” adalah syariat atau agama Allah 

yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw. berdasarkan Surah al-Nahl ayat 43.29 

Sunah sebagai penjelas Al-Qur’an secara integral berfungsi sebagai sumber 

hukum Islam. Oleh karena itu, tidak mungkin yang terpelihara hanya salah 

satunya saja karena keduanya memiliki hubungan simbiotik yang tidak bisa 

terpisahkan. Artinya, pemeliharaan sesuatu yang dijelaskan (Al-Qur’an) berarti 

pula pemeliharaan penjelasnya (Sunah).30 

 
24 Ibnu Katsir, Tafsīr Ibn Katsīr (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), 527. 

25 Abdul Ghani Abdul Khaliq, Radd ‘alā Man Yunkara Ḥujiyyah Al-Sunnah (Kairo: Maktabat 
al-Sunnah, 1989), 410. 

26 Mahmud Thahan, Ḥujiyyah As-Sunnah Wa Daḥaḍa Asy-Syubuhāt Allatī Tatsāra Ḥaulaha 
(Madinah: Al-Jami’ah al-Islamiyyah bil Madinah al-Munawwarah, 1972), 41. 

27 Thahan, Ḥujiyyah As-Sunnah Wa Daḥaḍa Asy-Syubuhāt Allatī Tatsāra Ḥaulaha. 

28 Abdul Khaliq, Difā’ ’An Al-Sunnah (Mesir: Maktabat al-Sunnah, 1989), 404. 

29 Makna ahl al-dzikr dalam ayat ini adalah ‘ahli ilmu agama Allah dan syariatnya’. 

30 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 156. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

221 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

Terpeliharanya Al-Qur’an memang berbeda dengan Sunah karena Al-

Qur’an dipelihara secara lafal dan makna, sedangkan Sunah secara makna saja 

karena kondisinya yang tidak mungkin ditulis pada awal perkembangannya.31 

Dari penjelasan di atas, kita bisa menarik kesimpulan bahwa pemeliharaan 

Sunah dilakukan melalui penyampaian Nabi saw. yang kemudian diterima dan 

diingat oleh para sahabat untuk disampaikan kepada yang belum tahu. Begitu 

seterusnya hingga sampai pada generasi berikutnya. Sebagaimana Allah 

menjaga Al-Qur’an dengan tumbuhnya para hufaz (penghafal Al-Qur’an) yang 

handal dari generasi ke generasi, Allah juga memelihara Sunah dengan para 

hufaz yang terpercaya (tsiqah) yang telah menghabiskan usianya untuk meneliti 

dan memeriksa dari sesame tsiqah sampai kepada Rasulullah saw. Sehingga, 

dapat diketahui mana yang sahih dan mana yang tidak sahih. Sunah telah 

dipelihara oleh Allah di dalam dada para sahabat dan tabiin kemudian 

dihimpun dan dikodifikasi sampai seperti sekarang ini. 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Allah menjamin 

pemeliharaan Sunah dengan tiga dasar. Pertama, dasar qur’ānīy (tekstual), yaitu 

dalil-dalil Al-Qur’an sebagaimana dalam firman Allah dalam Surah al-

Qiyamah ayat 19.32 Yang dimaksud dengan kata “bayān” dalam ayat ini adalah 

sunah shāliḥah. Kedua, dasar qiyāsīy atau istinbāthīy (analogi dan induksi), 

sebagaimana firman Allah dalam Surah al-Hijr ayat 9, yang menegaskan 

pemeliharaan yang dijelaskan (al-mubayyin) oleh Sunah, berarti pemeliharaan 

terhadapnya sebagai penjelas (al-mubayyin). Ketiga, dasar wāqi‘īy (faktual), yaitu 

realitas perhatian umat Islam dari dahulu sampai sekarang yang 

meriwayatkan, menghimpun, memfilter, menghafal, mempraktikkan, dan 

mengodifikasi segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi saw., baik berupa 

perkataan, perbuatan, maupun pengakuan beliau. 

Kesimpulannya, dari penjelasan di atas, Allah tidak hanya memelihara 

Al-Qur’an sebagai sumber hukum, tetapi Sunah juga dijaga oleh Allah karena 

posisinya sebagai penjelas Al-Qur’an. 

Argumentasi Inkarsunah Terkait Kesempurnaan Al-Qur’an 

 
31 Abdurrahman bin Yahya, Al-Anwār Al-Kāsyifah Li Mā Fī Kitāb Adhwā’ ‘alā Al-Sunnah Min 

Al-Dhalāl Wa Tadhlīl Wa Al-Mujāzafah (Beirut: ‘Ālam al-Kutub, 1982), 486. 

32 Al-Qur’an, 75:19. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

222    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

Kelompok Inkarsunah berpendapat bahwa “dalam syariat Islam tidak 

ada dalil lain kecuali Al-Qur’an”.33 Untuk menguatkan pendapat itu, mereka 

tidak segan-segan menyitir beberapa ayat, seperti ayat 38 dan 114 dari Surah al-

An‘am, ayat 89 dari Surah al-Nahl. 

Mereka menyimpulkan bahwa Al-Qur’an sudah lengkap dan terperinci 

karena sudah memberikan penjelasan terhadap segala sesuatu. Mereka juga 

beranggapan bahwa apa-apa yang bersumber dari Rasulullah saw. merupakan 

refleksi saja karena beliau sebagai imam kaum Muslim yang menentukan 

hukum untuk kemaslahatan mereka. Itu artinya hasil dari ijtihad beliau sendiri, 

yang berubah sesuai perkembangan maslahat (kemaslahatan), dan itu bukan 

termasuk syariat yang tetap untuk setiap waktu dan tempat.34 

Dari argumen-argumen yang dikemukakan di atas, dapat dipahami 

bahwa para kaum Inkarsunah yang mengajukan argumen itu adalah orang-

orang yang berpendapat bahwa Rasulullah saw. tidak berhak sama sekali 

untuk menjelaskan Al-Qur’an kepada umatnya. Rasulullah saw. hanyalah 

untuk menerima wahyu dan menyampaikan wahyu itu kepada para 

pengikutnya. Di luar hal tersebut, Rasulullah tidak memiliki kewenangan sama 

sekali. Dalam Al-Qur’an memang dijelaskan bahwa orang-orang yang beriman 

diperintahkan untuk mengikuti Rasulullah saw. Hal ini menurut para kaum 

Inkarsunah hanya berlaku tatkala Rasulullah saw. masih hidup, yakni ketika 

“jabatan” sebagai ululamri berada di tangan beliau. Setelah beliau wafat, maka 

jabatan ululamri berpindah kepada orang lain. Karena itu, kewajiban patuh 

kepada Rasulullah saw. menjadi gugur. 

Argumentasi ini mendapat tanggapan dari beberapa ulama yang 

menyatakan bahwa penolakan kelompok Inkarsunah terhadap Sunah 

berlandaskan ayat 38 Surah al-An’am tersebut tidaklah benar. Maksud “al-

Kitāb” dalam ayat tersebut adalah lauhulmahfuz yang mengandung segala 

sesuatu. Kalau dikatakan Al-Qur’an menjelaskan segala sesuatu sebagaimana 

dimaksud dalam ayat tersebut artinya menjelaskan segala sesuatu yang 

berkaitan dengan pokok-pokok agama dan hukumnya. Penjelasan Al-Qur’an 

 
33 Azami, Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya, 53. 

34 Manna’ Al-Qathan, Mabāḥits Fī ‘Ulūm Al-Ḥadīts (Kairo: Maktabah Wahbah, 2007), 18. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

223 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

di sini secara mujmal (global) dan yang pokok-pokok saja.35  Masalah-masalah 

cabang (furū‘iyyah) dijelaskan oleh Sunah. 

Bahkan, pandangan yang lebih moderat, bahwa ada dua pendapat 

dalam mengartikan kata “al-Kitāb” dalam Surah al-An‘am tersebut. Pertama, 

maksud “al-Kitāb” adalah lauhulmahfuz berdasarkan konteks dalam ayat itu 

sendiri.36 Maksudnya, nasib semua mahluk itu telah ditulis atau ditetapkan 

dalam lauhulmahfuz. Kedua, “al-Kitāb” diartikan sebagai Al-Qur’an 

sebagaimana interpretasi al-Zamakhsari dalam al-Kasysyāf, tetapi Al-Qur’an 

yang dilengkapi dengan Sunah sebagai penjelasnya. 

Jika kita melihat argumentasi Inkarsunah di atas, maka tampaklah di 

sana dua kelemahan. Pertama, kelemahan dalam memahami ayat (istidlāl). 

Interpretasi Inkarsunah tidak tepat karena yang dimaksud ayat itu adalah 

lauhulmahfuz yang mengandung segala sesuatu, baik yang telah, sedang, 

maupun yang akan terjadi. Bahkan, seandainya yang dimaksud adalah Al-

Qur’an bukan berarti menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak perlu penjelasan 

Sunah karena Al-Qur’an tidak menjelaskan secara terperinci permasalahan 

kehidupan manusia. Al-Qur’an hanya menjelaskan pokok-pokok syariat 

secara umum. Kedua, kelemahan melihat realitas sejarah karena umat Islam 

sejak awal sampai sekarang tidak melepaskan atau memisahkan Sunah dari 

Al-Qur’an.37 

Para pakar tafsir memang berbeda pendapat dalam memberikan 

interpretasi dari kata “al-Kitāb”. Para ulama tafsir cenderung memberikan 

penafsirannya antara Al-Qur’an dan lauhulmahfuz. Jika yang dimaksud 

adalah Al-Qur’an, itu artinya Al-Qur’an tidak meninggalkan sedikit pun 

keterangan agama, dan takhshīs-nya adalah sesuatu yang wajib diketahui.38 

Mengenai kesempurnaan kandungan Al-Qur’an, semua pihak di 

kalangan umat Islam sepakat dan tidak ada yang mengingkarinya. Hanya saja, 

penjelasan Al- Qur’an itu secara global dan pokok-pokok saja, adapun Sunah 

menjelaskannya dengan terperinci sampai ke cabang-cabangnya. Hal itu 

 
35 Khaliq, Radd ‘alā Man Yunkara Ḥujiyyah Al-Sunnah, 384–389. 

36 Abu Zahwa, Al-Ḥadīts Wa Al-Muḥadditsūn (Riyadh: Al-Riāsat al-‘Āmmah li Idārat al-
Buḥūts al-‘Ilmiyyah, n.d.), 22–23. 

37 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 146. 

38 Al-Shabuni, Shafwat Al-Tafāsir (Kairo: Dār al-Shābūnīy, n.d.), 389. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

224    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

bukan berarti mengurangi kesempurnaan Al-Qur’an, justru kehadiran Sunah 

memperkokoh kesempurnaan Al- Qur’an. Misalnya, Al-Qur’an menunjukkan 

sastra yang sangat tinggi dan kalimatnya yang universal.39 Peran Sunah 

sebagai penjelas dari Al-Qur’an sangat diperlukan bahkan tidak bisa 

dipisahkan. 

Menyikapi argumen mereka yang menyatakan bahwa Al-Qur’an sudah 

jelas dan penjelasan itu harus dijelaskan dengan Al-Qur’an itu sendiri. 

Argumen ini mendapat tanggapan dari Imam Syafi‘i. Imam Syafi‘i sendiri 

dalam metode memahami Al-Qur’an juga seperti itu, yakni memahami Al-

Qur’an dari Al-Qur’an dan dengan Al-Qur’an. Hukum-hukum Al-Qur’an 

dijelaskan dengan teksnya di suatu tempat atau dalam beberapa tempat  

terpisah, seperti masalah puasa dan lī‘ān.40 Adapun ayat-ayat yang perlu 

penjelasan Sunah Imam Syafi‘i membaginya menjadi tiga bagian, yaitu ayat-

ayat yang kemungkinan lebih dari satu makna (musytarak), ayat-ayat global 

(mujmal) dan ayat- ayat umum (‘āmm).41 

Dalam hal ini, para ulama sepakat bahwa fungsi Sunah terhadap Al-

Qur’an menjelaskan tiga hal. Pertama, Sunah memperkuat keterangan Al-

Qur’an (ta’kīd).42 Kedua, Sunah menjelaskan maksud Al-Qur’an (bayān) dengan 

membatasi yang mutlak (taqyīd al-muthlaq), memberi perincian Al-Qur’an yang 

global (tafshīl al-mujmal), dan mengkhususkan yang umum (takhshīsh al-‘āmm). 

Misalnya, penjelasan tentang potong tangan pencuri pada pergelangan 

tangan, cara dan waktu melaksanakan shalat, dan lain-lain. Ketiga, Sunah 

menjelaskan hukum yang tidak dijelaskan Al-Qur’an (tasyrī‘), seperti hadis 

mengenai larangan poligami antara seorang istri bersama bibinya, merajam 

pezina muḥshan (telah menikah), dan menerima warisan bagi seorang nenek.43 

Dari penjelasan di atas, bisa disimpulkan bahwa Sunah tidak bisa 

dipisahkan dari Al-Qur’an karena keduanya memiliki hubungan simbiotik 

yang sangat erat. Sunah sebagai representasi dari penjelasan Rasulullah saw., 

baik berupa perbuatan, perkataan, maupun ketetapan itu sangat dibutuhkan 

 
39 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 147. 

40 Al-Qur’an, 2: 183 dan 184; 24: 4. 

41 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 151. 

42 Muhammad bin Idris Al-Imam Al-Syafi’i, Al-Risālah (Kairo: Mushthafā al-Bābīy al-
Ḥalabīy, 1940), 91. 

43 Al-Siba‘i, Al-Sunnah Wa Makānatuhā Fī Al-Tasyrī‘, 345–346. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

225 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

untuk mengetahui makna Kitab Allah karena tidak mungkin kita mampu 

memahami Kitab Allah tanpa merujuk penjelasan dari Nabi saw. melalui 

hadis-hadisnya. 

Argumentasi Inkarsunah Terkait Sunah yang Bersifat Zhannīy 

Kelompok Inkarsunah berpendapat bahwa agama itu harus dilandaskan 

pada landasan yang pasti. Menurut mereka, jika agama disandarkan kepada 

Sunah sebagai sumber hukum Islam, itu artinya sandaran agama tidaklah 

bersifat pasti.44 Untuk menguatkan pendapat ini (dalam menolak Sunah), 

mereka menyitir beberapa dalil dari ayat-ayat Al-Qur’an antara lain Surah al-

Baqarah ayat 2 dan Surah al-Fathir ayat 31 yang menyatakan bahwa tidak ada 

keraguan sedikit pun dalam Al-Qur’an. 

Selanjutnya, menurut mereka, Sunah itu bersifat zhannīy (hadis ahad), 

maka mereka berpendapat bahwa yang bersifat zhannīy itu tidak harus diikuti. 

Mereka menggunakan dalil-dalil Al-Qur’an untuk mendukung pendapat 

mereka, antara lain Surah Yunus: 36,45 Surah al-An‘am: 108,46 Surah al-Najm: 

28,47 dan Surah al-Isra’: 36.48  

Argumen ini telah disanggah dan dikritisi oleh para ulama. Memang 

tidak diragukan lagi bahwa seluruh ayat Al-Qur'an itu bersifat konkret dan 

pasti dari segi keberadaannya (qath‘īy al-tsubūt). Sementara dari segi 

pengertian yang terkandung dalam ayat-ayat itu, tidak selamanya hal itu 

bersifat konkret dan pasti. Ada ayat yang memberikan pengertian konkret dan 

pasti (qath‘īy al-dalālah), dan  ada juga ayat yang memberikan pengertian tidak 

konkret dan tidak pasti (zhannīy al-dalālah).49 

 
44 Maksud dari Sunah sebagai dalil yang tidak pasti dalam pandangan mereka karena hadis itu 

terbagi menjadi dua: mutawatir dan ahad. Hadis mutawatir yang ada hanya sedikit, selebihnya ahad. 

Sedangkan hadis ahad bersifat zhannīy (dugaan yang kuat saja). Maka, apabila hadis itu digabungkan 

dengan Al-Qur’an, ini artinya zhannīy juga. Gabungan antara yang pasti (Al-Qur’an) dengan yang 

zhannīy (hadis), maka akan menghasilkan yang zhannīy (dugaan) juga. Al-Qur’an sendiri mengecam 

orang-orang yang mengikuti zhannīy dan meninggalkan yang yakin. 

45 “Dan kebanyakan mereka hanya mengikuti dugaan. Sesungguhnya dugaan itu tidak sedikit 

pun berguna untuk melawan kebenaran. Sungguh, Allah Maha Mengetahui apa yang mereka kerjakan.” 

46 “Kamu tidak mengikuti kecuali persangkaan belaka dan kamu tidak lain hanya berdusta.”  

47 “Sedangkan persangkaan itu tidak berfaedah sedikit pun terhadap kebenaran.” 

48 “Dan janganlah kamu mengikuti apa yang tidak kamu ketahui.” 

49 Musthafa Ali Ya‘qub, Kritik Hadits (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), 54. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

226    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

Namun, orang yang mampu menarjih (mengunggulkan) salah satu 

pengertian yang terkandung dalam suatu ayat tidak berkeyakinan bahwa 

pengertian yang ditarjih itu adalah pengertian yang konkret dan pasti. 

Sementara pengertian lain pasti salah. Ia hanya memilki zhann (dugaan yang 

kuat) bahwa pengertian ayat tersebut adalah seperti itu. Dalam hal ini, ia 

diwajibkan mengikuti zhann-nya itu. 

Maka, sebenarnya, dalam hal mengikuti zhann, tidak ada perbedaan Al-

Qur'an dengan Sunah. Kita diwajibkan mengikuti Al-Qur'an yang terkadang 

bersifat zhann pengertiannya, dan kita juga diwajibkan mengikuti Sunah yang 

bersifat zhann keberadaannya. Sementara mengikuti zhann yang dikecam oleh 

Allah adalah zhann yang sudah jelas berlawanan dengan kebenaran yang 

pasti. Itulah maksud firman                                Allah dalam Surah al-Najm ayat 28. Sedangkan 

apabila kebenaran yang pasti itu tidak ditemukan, maka kita diwajibkan 

mengikuti zhann.50 

Memang, di dalam istilah hadis, ada yang hadis mutawatir dan hadis 

ahad, hanya saja yang perlu diingat di sini, Sunah yang boleh dijadikan hujah 

adalah Sunah yang telah memenuhi persyaratan sahih, baik itu Sunah 

mutawatir atau ahad. Untuk Sunah yang mutawātirah bernilai mutlak 

kebenarannya, memberi faedah ilmu yakin, dan wajib diamalkan seperti Al-

Qur’an menurut ijmak para ulama.51 

Adapun kehujahan hadis ahad masih diperdebatkan oleh kalangan para          

ulama. Pertama, wajib diamalkan. Ini pendapat mayoritas ulama dan ijmak 

ulama salaf karena tampak perbedaan itu terjadi setelah timbulnya teologi 

atau ilmu kalam. Termasuk pendapat Imam Syafi‘i dan imam lain, tidak ada 

seorang pun dari keempat imam yang menolak hadis ahad yang memenuhi 

syarat sahihnya, hanya saja masing-masing memiliki teori yang berbeda dalam 

menerimanya.52 Kedua, tidak wajib diamalkan, yaitu pendapat al-Juba‘i, al-

Qashaniy, Ibnu Dawud, mayoritas al-Qadariyyah, Syiah Rafidhah,53 dan para 

kelompok Inkarsunah. 

 
50 Musthafa Azami, Dirāsat Fī Al-Ḥadīts Al-Nabawīy Wa Tārīkh Tadwīnuhu, 1st ed. (Beirut: 

Al-Maktab al-Islāmīy, 1980), 35–36. 

51 Muhammad Luqman Al-Salafi, Al-Sunnah Hujjiyyatuha Wa Makānatuhā Fī Al-Islām 
(Madinah: Maktabat al-Īmān, 1989), 135. 

52 Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis, 135. 

53 Al-Salafi, Al-Sunnah Hujjiyyatuha Wa Makānatuhā Fī Al-Islām, 135–136. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

227 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

Maka, dari uraian di atas kita dapat mengambil kesimpulan bahwa 

Sunah mutawātirah memberikan faedah qath‘īy al-wurūd, ilmu dan yakin, maka 

keberadaannya wajib menjadi hujah, tidak ada yang mengingkarinya. Adapun 

hadis ahad yang sahih memberi faedah zhannīy al-wurūd tidak memberikan 

ilmu yakin, tetapi wajib diamalkan, tidak boleh ditinggalkan kecuali ada 

alasan yang dapat diterima oleh syarak. Hanya saja, ia tidak kuat dijadikan 

dasar penetapan akidah, dan tidak kafir bagi pengingkarnya. Kesimpulannya, 

argumen yang mengatakan bahwa hadis itu bersifat zhannīy dan tidak bisa 

dijadikan landasan bagi agama adalah kurang tepat. 

Argumentasi Inkarsunah Terkait Larangan Penulisan Hadis 

Menurut kelompok Inkarsunah hadis berbeda dengan Al-Qur’an yang 

memang ditulis ketika Rasulullah saw. masih hidup. Seandainya hadis sama 

seperti Al-Qur’an sebagai sumber syariat Islam, tentunya Nabi saw. telah 

menyuruh sahabat untuk menulis hadis sebagaimana beliau menyuruh 

menulis Al-Qur’an. Tetapi, kenyataannya, justru sebaliknya, Rasulullah saw. 

sendiri yang melarang penulisan hadis tersebut. Kelompok Inkarsunah 

menggunakan dalil dari hadis yang berbunyi: “Janganlah kalian menulis sesuatu 

pun dariku selain Al-Qur’an. Barang siapa yang menulis sesuatu dariku selain Al-

Qur’an, maka hendaklah dia menghapusnya.”54 

Umumnya, kelompok Inkarsunah hanya menyodorkan hadis-hadis yang 

sesuai dengan pendapat mereka saja, yaitu hadis-hadis yang melarang 

penulisan hadis. Sedangkan hadis-hadis yang menyuruh penulisannya tidak 

mereka paparkan. Dan itu wajar-wajar saja karena kebanyakan dari mereka 

memang bukan ahli hadis.55 

Namun, jika mereka mau meneliti otentisitas hadis-hadis tersebut, lalu 

membandingkannya dengan hadis-hadis lain yang justru mengizinkan bahkan 

memerintahkan para sahabat untuk menulis hadis, maka pendirian mereka 

tentu akan menjadi lain. Apalagi, hadis-hadis jenis kedua ini jumlahnya lebih 

 
54 Hadis riwayat dari Haddab bin Khallid al-Azdi dari Hammam dari Zaid bin Aslam bin Yasar 

dari Abi Sa’id al-Khudri dari Hammam Zaid bin Aslam dari ‘Atha bin Yasar dari Abi Sa’id al-Khudri. 

Lihat: Imam Muslim, Shaḥīḥ Muslim, 9th ed. (Istanbul: Dār Thayyibah, 2006), 316. Demikian juga hadis 

ini diriwayatkan oleh al-Darimi dan Imam Ahmad. Lihat: Khan, Pemikiran Modern Dalam Sunnah 

Pendekatan Ilmu Hadis, 233. 

55 Ya‘qub, Kritik Hadits, 60. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

228    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

banyak daripada hadis-hadis jenis pertama.56 Al-Bagdadi mengarang kitab 

yang berjudul Taqyīd al-‘Ilm. Buku ini paling bagus dalam membahas masalah 

penulisan hadis.57 

Al-Baghdadi menuturkan ada tiga buah hadis yang melarang penulisan 

hadis.      Masing-masing diriwayatkan oleh Abu Sa‘id al-Khudri, Abu Hurairah, 

dan Zaid bin Tsabit.58 Namun, terdapat juga delapan hadis yang 

memperbolehkan para sahabat untuk menulis hadis. Salah satunya, pada 

waktu Kota Mekkah dibebaskan, Nabi saw. berpidato di hadapan umat Islam. 

Ketika itu ada seorang Yaman yang bernama Abu Syah minta kepada Nabi 

saw. agar dituliskan isi pidato itu kepadanya. Nabi saw. kemudian menyuruh 

para sahabat menuliskan untuknya, beliau bersabda, “Tuliskanlah untuk Abu 

Syah."59 

Hadis-hadis yang memerintahkan penulisan hadis ini secara umum 

juga dinilai sahih. Karena itu, kini terdapat dua versi hadis. Yang satu 

melarang penulisan hadis dan yang kedua menyuruh menulis hadis. Dua 

versi hadis ini tidak mungkin ditinggalkan semua, atau salah satunya, karena 

kedua-duanya sama-sama kuat kualitasnya. Maka, para ulama menempuh 

metode jamak, yaitu menggabungkan pengertian kedua versi hadis ini dengan 

alternatif-alternatif sebagai berikut. 

Pertama, larangan penulisan. Hadis itu telah dihapus (dinasakh) dengan 

hadis-hadis yang mengizinkan atau menyuruh penulisan hadis.60 Hanya 

saja, artinya                   disini ada takhshīsh (penghususan) bagi sebagian sahabat untuk 

menulis. 

Kedua, larangan penulisan hadis itu berlaku apabila hal itu dilakukan 

dalam satu lembar kertas bersama Al-Qur’an karena bila ini terjadi 

dikhawatirkan Al-Qur’an akan tercampur dengan hadis.61 

 
56 Muhammad ‘Ajjaj Al-Khatib, Al-Sunnah Qabla Al-Tadwīn (Kairo: Maktabah Wahbah, 

1963), 303–305. 

57 Azami, Dirāsat Fī Al-Ḥadīts Al-Nabawīy Wa Tārīkh Tadwīnuhu, 174. 

58 Azami, 76–78. 

59 Hadis Riwayat al-Bukhari dari Ibnu Abbas. Lihat: Ibnu Hajar Al-Asqalani, Fatḥ Al-Bārī 

(Kairo: Al-Mathba‘ah al-Salafiyyah wa Maktabatuhā, 2015), 103. 

60 Ibnu Katsir, Al-Bā‘its Al-Ḥatsīts (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 111–112. 

61 Azami, Dirāsat Fī Al-Ḥadīts Al-Nabawīy Wa Tārīkh Tadwīnuhu, 76–78. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

229 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

Pakar ilmu hadis masa kini cenderung kepada alternatif kedua, dengan 

alasan bahwa Nabi saw. pernah mendiktekan hadisnya kepada para sahabat 

dan beliau juga mengizinkan para sahabat untuk menulis hadis.62 Dengan 

demikian, argumen kelompok ingkarsunah bahwa hadis tidak pernah ditulis 

pada masa Nabi saw. tidak dapat dibenarkan secara ilmiah. Justru sebaliknya, 

Nabi saw. pernah mengizinkan, bahkan pernah menyuruh para sahabat untuk 

menulis hadis. 

Argumentasi Inkarsunah Terkait Eksistensi Hadis sebagai Dongeng  

Bagi kelompok Inkarsunah, dalam sejarah, sebagian hadis baru muncul 

pada zaman tabiin dan,63 atau sekitar 40 tahun atau 50 tahun sesudah Nabi 

wafat. Kitab-kitab hadis yang terkenal semisal Shaḥīḥ al-Bukhārī dan Shaḥīḥ 

Muslim adalah kitab-kitab yang menghimpun berbagai hadis palsu.64 Bahkan, 

menurut Taufiq Shidqi, tiada satu pun hadis yang dicatat pada zaman Nabi.65 

Pencatatan hadis itu terjadi setelah Nabi wafat. Dalam masa-masa tidak 

tertulisnya hadis itu, manusia berpeluang mempermainkan dan merusak hadis 

sebagaimana terjadi. 

Pernyataan kelompok Inkarsunah bahwa hadis Nabi lahir setelah 

sekian lama sesuah Nabi Wafat merupakan pernyataan yang tidak memiliki 

landasan kuat. Memang benar ketika Rasulullah wafat, secara resmi hadis 

belum terbukukan (terkodifikasikan). Namun, bukan berarti tak ada seorang 

sahabat pun yang tidak menulisnya sewaktu Rasulullah saw. masih hidup.66 

 
62 Azami, 79. 

63 Dasar argumen ini sebagaimana dinyatakan oleh Kassim Ahmad, pengikut Inkarsunah dari 

Malaysia adalah pernyataan Juynboll, seorang orientalis. Juynboll menyatakan bahwa pertumbuhan hadis 

tampaknya dimulai dari cerita-cerita tentang Nabi Muhammad saw., pujian-pujian terhadap Ali dan Abu 

Bakar, serta tuntunan tentang halal dan haram. Menurut Juynboll, hadis pada umumnya baru muncul pada 

zaman tabiin dan atbā‘ tabiin. Hanya saja, disayangkan Kassim Ahmad tidak mengajukan kritik terhadap 

pendapat Juynboll tersebut. Lihat: G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition (London: Cambridge University 

Press, 1983), 17, 22–24. 

64 Kassim Ahmad, Hadis Satu Penilaian Semula (Selangor: Media Intelek SDN BHD, 1986), 
62–62, 66–74, 92, 93, 97–105, 117. 

65 Pendapat ini dituturkan oleh Sayyid Rasyid Ridho (sebelum mencabut pendapatnya), Taufiq 

Shidqi, dan Abu Rayyah. Lihat: Azami, Dirāsat Fī Al-Ḥadīts Al-Nabawīy Wa Tārīkh Tadwīnuhu, 32. 

66 Berdasar beberapa riwayat bahwa sebagian sahabat sudah menulis hadis semenjak Nabi saw. 

masih hidup. Di antara mereka adalah Abdulllah bin ‘Amr bin ‘Ash, Ali bin Abi Thalib, Abu Bakar al-

Shiddiq, al-Dhahak bin Sufyan, al-Dhahak bin Qais, Anas bin Malik, Rafi’ bin al-Khadij, ‘Amer bin 

Hazm, Abu Hurairah, al-Barra’ bin ‘Azib, Umar bin Khattab, Abdullah bin Umar, al-Nu’man bin 

Basyir, Sulaiman bin Samurah, dan lain-lain. Lihat:  M. Dailamy, Hadis Semenjak Disabdakan Sampai 

Dibukukan (Purwokerto: STAIN Purwokerto, 2010), 82.;Sulaiman Al-Nadwi, Al-Risālah Al-



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

230    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

Berangkat dari hal ini, bisa dipahami bahwa maksud ungkapan hadis tidak 

ditulis pada masa Nabi ialah tidak ditulis secara resmi atas perintah Nabi, 

sebagaimana Nabi pernah memerintahkan para sahabat untuk menulis ayat-

ayat Al-Qur’an.67 Ibn Abbas dan Ibn ‘Amr bin al-‘Ash adalah sebagian sahabat 

Nabi yang rajin mencatat hadis Nabi.68 Umar bin Khattab pun sengaja 

membagi waktu bertugas dengan tetangganya untuk menerima hadis secara 

langsung dari Nabi.69 

Pada zaman sahabat, banyak pengajian yang dipimpin oleh para 

sahabat dalam melakukan pendalaman terhadap hadis Nabi. Peserta 

pengajian selain dari            kalangan pencatat hadis Nabi, juga dari kalangan tabiin. 

cukup banyak peserta yang sengaja mencatat hadis-hadis Nabi. Para sahabat 

ahli hadis dari kalangan murid Anas bin Malik ada sekitar empat puluh 

orang; dari kalangan murid Aisyah minimal ada tiga orang yang rajin 

mencatat hadis; dari kalangan              murid Ibnu ‘Abbas, minimal ada Sembilan 

orang yang rajin mencatat Hadis, dari kalangan murid Jabir bin Abd Allah ada 

sekitar sembilan orang yang rajin mencatat hadis.70 Tradisi mempelajari dan 

meriwayatkan hadis tersebut berlanjut pada zaman tabiin hingga zaman 

penghimpunan hadis secara resmi dan massal atas perintah Khalifah Umar 

bin Abdul Aziz. Seiring dengan kegiatan periwayatan dan penghimpunan 

hadis-hadis itu, ulama hadis juga menyusun berbagai istilah dan kaidah 

tentang hadis. 

Demikianlah argumen Inkarsunah dan alasan-alasan mereka bahwa 

hadis tidak pernah ditulis pada masa Nabi saw. gugur satu per satu ditinjau 

dari segi ilmiah. Karenanya, pemikiran untuk menolak Hadis sebagai sumber 

ajaran Islam yang dibangun di atas landasan argumen-argumen itu dengan 

sendirinya runtuh pula. 

 
Muḥammadiyyah (Riyadh: Al-Dār al-Su‘ūdiyyah, 1984), 70–73. Azami menyebutkan bahwa jumlah 

sahabat yang menulis hadis semenjak Nabi saw. masih hidup berjumlah 52 orang, termasuk Maimunah 

dan Aisyah. Termasuk jajaran sahabat yang bisa menulis ialah putri Nabi sendiri, Fathimah al-Zahra, 

dan juga cucu beliau Hasan bin Ali bin Abi Thalib. Lihat: Ya‘qub, Kritik Hadits, 132–200. 

67 Dailamy, Hadis Semenjak Disabdakan Sampai Dibukukan, 81. 

68 Al-Darimi, Sunan Al-Dārimī, 1st ed. (Riyadh: Dār al-Mughnīy, 2000), 125–128. 

69 Al-Asqalani, Fatḥ Al-Bārī, 185–186. 

70 Muhammad Musthafa Azami, Studies Hadits Methodology in Literature (Indiana: Islamic 
Teaching Centre, 1977), 26–27. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

231 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

Argumentasi Inkarsunah Terkait Penyebab Kemunduran Umat Islam  

Umat Islam mundur karena terpecah-pecah. Menurut kelompok 

Inkarsunah, perpecahan itu terjadi karena umat Islam berpegang kepada hadis 

Nabi.71 Jadi, menurut mereka, hadis Nabi merupakan sumber kemunduran 

umat Islam. 

Memang benar umat Islam telah mengalami kemunduran. Salah satu 

sebab yang menjadikan umat Islam mundur adalah perpecahan umat. Akan 

tetapi, umat Islam pecah sama sekali bukan disebabkan oleh sikap mereka 

yang berpegang kepada hadis. 

Dalam sejarah, umat Islam mengalami kemajuan pada zaman klasik 

(650–1250 M). Puncak kemajuan terjadi pada sekitar 650–1000 M. Ulama 

besar yang hidup pada masa itu tidak sedikit jumlahnya, baik di bidang tafsir, 

hadis, fikih, ilmu kalam, filsafat, tasawuf, sejarah, maupun di bidang 

pengetahuan lainnya. Berdasarkan bukti sejarah, ternyata periwayatan dan 

perkembangan ilmu hadis berjalan seiring dengan perkembangan 

pengetahuan lainnya. Bahkan, ajaran hadis telah ikut mendorong kemajuan 

umat Islam.72 Di samping itu, hadis Nabi sebagaimana Al-Qur’an telah 

memerintahkan orang-orang beriman untuk bersatu dan menjauhi 

perpecahan.73 Sesuai dengan argumen-argumen tersebut, maka jelaslah bahwa 

hadis sama sekali bukan penyebab kemunduran umat Islam. Kelompok 

Inkarsunah yang menuduh bahwa hadis merupakan penyebab kemunduran 

umat Islam menunjukkan bahwa mereka tidak memiliki pengetahuan yang 

benar dan mendalam tentang sejarah Islam dan hadis Nabi. 

Selanjutnya, terdapat delapan faktor penyebab sebenarnya 

kemunduran tersebut: (1) banyaknya orang arab yang murtad sepeninggal 

Rasulullah saw.; (2) munculnya fanatisme kelompok, suku, dan golongan 

yang memecah kesatuan umat; (3) penyerbuan dan penghancuran yang 

dilakukan pasukan Tartar atas kaum Muslim pada masa Bani Abbasiyah; (4) 

pendudukan dan penyerangan tentara Salib dan Eropa; (5) dibuatnya undang-

undang konvensional buatan manusia, yang wajib dipatuhi warga negara 

 
71 Ahmad, Hadis Satu Penilaian Semula, 14–20, 23, 65–66, 74–77, 114, 117. 

72 Al-Qur’an, 35: 28; 39: 9; Manṣūr Nāṣif, Al-Tāj Al-Jāmi’ Li Al-Uṣūl Fī Aḥādīts Al-Rasūl 

Ṣallahu ‘Alaihi Wasallam, 3rd ed. (Mesir: Dār Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyah, n.d.), 61–67. 

73 Al-Qur’an, 3: 103; Nāṣif, 5, 9–11, 16–19, 29–30.. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

232    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

setempat; (6) perang peradaban dan pemikiran yang gencar dilakukan oleh 

Barat dan para orientalis; (7) adanya pemerintahan kaum Muslim yang 

otoriter; (8) lenyapnya khilafah Islamiyah.74 

Jadi, keberadaan Sunah sebagai sumber hukum Islam sama sekali bukan 

penyebab kemunduran dan keterbelakangan Islam. Justru Sunah sangat 

mendorong umatnya untuk maju dan berkembang. Bagaimana mungkin Sunah 

membuat Islam mundur, sementara Sunah mengatakan bahwa menuntut ilmu 

adalah wajib?75 Selain itu, di dalam Sunah kita temukan bagaimana perhatian 

Islam terhadap kebersihan, kesehatan, kedokteran, ilmu kejiwaan, ekonomi, 

dan lain-lain. Jadi, bagaimana bisa ada argumen yang mengatakan bahwa 

Sunah adalah penyebab kemunduran umat Islam. 

Penutup 

Kedudukan Sunah sebagai sumber ajaran Islam sangat penting untuk 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat umum. Ayat-ayat tersebut 

membutuhkan penjelasan rinci dari hadis atau sunah. Namun, orang yang 

berpaham ingkarsunah memiliki pemahaman yang salah terhadap ayat-ayat 

Al-Qur’an terkait posisi Sunah. 

Kesalahan pemahaman itu disebabkan banyak faktor. Sebagian dari 

faktor itu ada yang berkaitan dengan kurangnya pengetahuan mereka terhadap 

berbagai hal tentang sumber ajaran Islam, Al-Qur’an dan Sunah. Sebagian 

faktor lagi berkaitan dengan anggapan dasar dan metode berpikir. 

Akan tetapi, Imam Syafi‘i telah berhasil melumpuhkan aliran 

Inkarsunah pada masa klasik. Maka, kemunculan para pakar hadis 

kontemporer, seperti al-Siba‘i, Muhammad Musthafa A‘zami, Umar Hasyim, 

dan lain-lain telah membuat argumentasi kelompok ingkarsunah hancur 

berkeping-keping. Sehingga, keberadaan hadis sebagai sumber syariat Islam 

tetap dapat dilestarikan sampai sekarang.[] 

Daftar Pustaka 

Abadi, Muhammad bin Ya’qub Fairuz. Al-Qāmūs Al-Muḥīth. Beirut: Muassasah 

al-Risālah, 2005. 

 
74 Akaha, Debat Terbuka Ahlu Sunnah vs Inkar Sunnah, 104. 

75 Anas bin Malik, “HR. Ibnu Majah No. 224,” in Shahiih Al-Jaami’i Al-Shaghiir No. 3913, ed. 
Al Albani, n.d. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

233 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

Ahmad, Kassim. Hadis Satu Penilaian Semula. Selangor: Media Intelek SDN 

BHD, 1986. 

Akaha, Abduh Zulfidar. Debat Terbuka Ahlu Sunnah vs Inkar Sunnah. Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 2006. 

Al-Asqalani, Ibnu Hajar. Fatḥ Al-Bārī. Kairo: Al-Mathba‘ah al-Salafiyyah wa 

Maktabatuhā, 2015. 

Al-Darimi. Sunan Al-Dārimī. 1st ed. Riyadh: Dār al-Mughnīy, 2000. 

Al-Khatib, Muhammad ‘Ajjaj. Al-Sunnah Qabla Al-Tadwīn. Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1963. 

Al-Nadwi, Sulaiman. Al-Risālah Al-Muḥammadiyyah. Riyadh: Al-Dār al-

Su‘ūdiyyah, 1984. 

Al-Qathan, Manna’. Mabāḥits Fī ‘Ulūm Al-Ḥadīts. Kairo: Maktabah Wahbah, 

2007. 

Al-Razi, Muhammad Ibn Abi Bakr Ibn Abdul Qadir. Mukhtār Al-Shiḥāḥ. Beirut: 

Maktabah Lubnān, 1986. 

Al-Salafi, Muhammad Luqman. Al-Sunnah Hujjiyyatuha Wa Makānatuhā Fī Al-

Islām. Madinah: Maktabat al-Īmān, 1989. 

Al-Shabuni. Shafwat Al-Tafāsir. Kairo: Dār al-Shābūnīy, n.d. 

Al-Siba‘i, Mustafa. Al-Sunnah Wa Makānatuhā Fī Al-Tasyrī‘. Beirut: Dār al-

Warāq, 2000. 

Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris Al-Imam. Al-Risālah. Kairo: Mushthafā al-Bābīy 

al-Ḥalabīy, 1940. 

Al-Syaukani. Irsyād Al-Fuḥūl Ilā Taḥqīq ‘Ilm Al-Ushūl. Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Ushūl Al-Fiqh Al-Islāmīy. Damaskus: Dār al-Fikr, 1987. 

Anas bin Malik. “HR. Ibnu Majah No. 224.” In Shahiih Al-Jaami’i Al-Shaghiir No. 

3913, edited by Al Albani, n.d. 

Azami, Muhammad Musthafa. Studies Hadits Methodology in Literature. Indiana: 

Islamic Teaching Centre, 1977. 

Azami, Mustafa. Hadis Nabawi Dan Sejarah Kodifikasinya. Jakarta: Pustaka 

Firdaus, 1994. 

Azami, Musthafa. Dirāsat Fī Al-Ḥadīts Al-Nabawīy Wa Tārīkh Tadwīnuhu. 1st ed. 

Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1980. 

Dailamy, M. Hadis Semenjak Disabdakan Sampai Dibukukan. Purwokerto: STAIN 

Purwokerto, 2010. 



Zahrul Fata, Ugi Agus Setiadi, Alhafidh Nasution. 

 

234    

 
Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 

Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 

 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. Ensiklopedi Islam. Jilid 2. Bandung: Ictiar 

baru Van Hoeve, 2005. 

Dhaif. Al-Mu‘jam Al-Wāsith. Kairo: Maktabah al-Syurūq al-Dawliyyah, n.d. 

G.H.A. Juynboll. Muslim Tradition. London: Cambridge University Press, 1983. 

Ibnu Katsir. Al-Bā‘its Al-Ḥatsīts. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008. 

———. Tafsīr Ibn Katsīr. Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

Jaiz, Hartono Ahmad. Aliran Dan Paham Sesat Di Indonesia. Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar, 2004. 

Jamaluddin Abu Muhammad Al-Asnawi. Nihāyat Al-Sūl Fī Syarḥ Minhāj Al-

Wushūl. Kairo: ‘Ālam al-Kutub, 2009. 

Khalaf, Abdul Wahab. ‘Ilm Ushūl Al-Fiqh. Maktabat al-Da‘wah, 2009. 

Khaliq, Abdul. Difā’ ’An Al-Sunnah. Mesir: Maktabat al-Sunnah, 1989. 

Khaliq, Abdul Ghani Abdul. Radd ‘alā Man Yunkara Ḥujiyyah Al-Sunnah. Kairo: 

Maktabat al-Sunnah, 1989. 

Khan, Abdul Majid. Pemikiran Modern Dalam Sunnah Pendekatan Ilmu Hadis. 

Jakarta: Prenada Media Group, 2011. 

Muhammad ibn Mukarram Ibn Manzur. Lisan Al-’Arab. Beirut: Dar Sadir, 1992. 

Muslim, Imam. Shaḥīḥ Muslim. 9th ed. Istanbul: Dār Thayyibah, 2006. 

Najsi, Khadhim Husain Ilahi. Al-Qur’āniyyūn Wa Syibhātuhum Ḥaula Al-Sunnah. 

Saudi Arabia: Maktabah al-Shiddiq, 2000. 

Najsi, Khadim Husain Ilahi. Al-Qur’āniyūn Wa Syubḥatuhum Ḥawla Al-Sunnah. 

Saudi Arabia: Maktabat al-Shiddiq, 1989. 

Nāṣif, Manṣūr. Al-Tāj Al-Jāmi’ Li Al-Uṣūl Fī Aḥādīts Al-Rasūl Ṣallahu ‘Alaihi 

Wasallam. 3rd ed. Mesir: Dār Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyah, n.d. 

Poerwadarminta. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: PN Balai Pustaka, 

1984. 

Rayyah, Mahmud Abu. Adhwa’ ‘alā Al-Sunnah Al-Muḥammadiyyah. Kairo: Dār 

al-Ma‘ārif, n.d. 

Sulaiman, Noor. Antologi Ilmu Hadis. Jakarta: Gaung Persada Press, 2008. 

Thahan, Mahmud. Ḥujiyyah As-Sunnah Wa Daḥaḍa Asy-Syubuhāt Allatī Tatsāra 

Ḥaulaha. Madinah: Al-Jami’ah al-Islamiyyah bil Madinah al-Munawwarah, 

1972. 

Ya‘qub, Musthafa Ali. Kritik Hadits. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008. 



Argumentasi Inkarsunah tentang Otoritas Sunah 

 
 

 

235 

 

Journal of Islamic and Occidental Studies (JIOS) 
Vol. 1, No 2 (2023): 214-235 
DOI: 10.21111/jios.v1i2.31 
 

Yahya, Abdurrahman bin. Al-Anwār Al-Kāsyifah Li Mā Fī Kitāb Adhwā’ ‘alā Al-

Sunnah Min Al-Dhalāl Wa Tadhlīl Wa Al-Mujāzafah. Beirut: ‘Ālam al-Kutub, 

1982. 

Zahrah, Muhammad Abu. Al-Syafi‘īy Ḥayātuhu Wa ‘Ashruhu: Ārāuhu Wa 

Fiqhuhu. Kairo: Mathba‘at al-Ma‘had, 1996. 

Zahwa, Abu. Al-Ḥadīts Wa Al-Muḥadditsūn. Riyadh: Al-Riāsat al-‘Āmmah li 

Idārat al-Buḥūts al-‘Ilmiyyah, n.d. 

Zaidan, Abd al-Karim. Al-Wajīz Fī Ushūl Al-Fiqh. Baghdad: Muassasah al-

Risalah Nasyirun, 2009. 

 


